
   Phần I   -    Chương 10.     **

Ngôi Sao Phương Ðông 
Nữ Hoàng Phương Nam

   Hành Trình ‘Suy Thoái’ Của Lẽ Ðạo Nơi Thế Gian.
« Trên trời có một ông sao

   Chốn quang chẳng mọc, mọc vào đám mây »  
  (Ca dao Việt Nam)
          
Như đã nói trong những phần trước, chính Lẽ Ðạo định ra dòng Tiến hóa
của nhân sinh. Dòng Tiến hóa  không theo một dường thẳng mà phải qua
bao gập ghềnh, gảy đổ do từ Lẽ Ðạo cũng đã trải qua bao vấp ngã, bao lần
bị ‘suy thoái’ (dégénérescence) từ Ðông sang Tây. rồi sang vùng Ả Rập.
Người viêt ‘cảm nhận’ ra hành trình suy thoái đó của Lẽ Ðạo qua Tân Ước
nơi Tin Lành (hay Phúc Âm) Mathieu và qua lời Jésus.

Tin Lành theo Mathieu viết :
*Và khi Jésus sanh tại Bethléem thuộc Judée, đương thời vua Hérode, có
mấy thầy bác sĩ ở Ðông phương đến thành Giê-ru-sa-lem (Ma :2-1)  (Après
que Jésus fut né à Bethléhem de Judée, aux jours d’Hérode, le roi, voici
que des astrologues [venus] des régions de l’orient, arrivèrent à Jérusalem
–  Les  Saintes  Ecritures..New  World  Translation  of  the  Holy  Scriprures,
French) – (Jésus étant né à Bethléhem en Judée, au temps du roi Hérode,
voici les mages d’Orient arrivèrent à Jérusalem – La Bible,Nouvelle édition
de Genève) – (Jésus nait à Bethléhem, en Judée, au moment où Hérode le
Grand est roi. Alors des sages viennent de l’est et arrivent à Jérusalem – Le
Nouveau Testament, Société biblique francaise, 2003) – (Now when Jesus
was born in Bethlehem of  Judea in the days of  Herod the king,  behold,
there came wise men from the east to Jerusalem – Kinh Thánh Hội Ghi-Ðê-
On quốc tế)
            
*Hỏi rằng : Vua dân Giu-Ða mới sanh tại đâu ?  Vì chúng ta đã thấy ngôi
sao Ngài bên Ðông phương nên đến thờ lạy Ngài  (Ma : 2-2) – (et dirent :
‘Où est celui qui est né roi des Juifs ? Car nous avons vu son étoile [quand
nous étions] dans l’orient, et nous sommes venus lui rendre hommage –
Les Saintes  Ecritures)  -  (et  dirent :  Où est  le  roi  des  Juifs  qui  vient  de
naitre ? car nous avons vu son étoile en Orient,  et nous sommes venus
pour l’adorer – La Bible.) – (Ils demandent : où est le roi des Juifs qui vient
de naitre ?  Nous avons vu son étoile  se lever  à  l’est,  et  nous  sommes
venus  l’adorer’  –  Le  Nouveau  Testament,  Société  biblique  francaise) –
(Saying, Where is he  that is born King of the Jews ? for we have seen his
star in the east, and are come to worship him – KinhThanh Hôi Ghi-Ðê-On).



            
*…kìa ngôi sao mà họ đã thấy bên Ðông phương, đi trước mặt cho đến
chừng ngay trên chỗ con trẻ ở mới dừng lại  Mấy thầy thấy ngôi sao, mừng
rỡ  quá bội (Ma : 2-9, 10) – (et voici  que l’étoile qu’ils avaient vue [quand ils
étaient] dans l’orient allait devant eux, jusqu’à ce qu’elle vint s’arrêter au-
dessus de l’endroit  où était le petit enfant – Les Saintes Ecritures) – ( Et
voici, l’étoile qu’ils avaient vue en Orient allait devant eux jusqu’au moment
où, arrivée au-dessus du lieu où était le petit enfant, elle s’arrêta – La Bible)
– ( Ils apercoivent l’étoile qu’ils ont vue à l’est.  Ils sont remplis d’une très
grande joie en la voyant –  Le N. Testamen, Société biblique francaise) –
(and, lo, the starwich they saw in the east, went before them, till it came and
stood  over  where  the  young  child  was.  When  they  saw  the  star,  they
rejoiced with exceeding great joy – KT Hôi Ghi-Dê-On). 
          
*Khi vào đến nhà, thấy con trẻ cùng Ma-ri, mẹ Ngài, thì sấp mình xuống
mà thờ lạy Ngài ; rồi bày của báu ra, dâng cho Ngài những lễ vật là vàng,
nhũ  hương  và  mộc  dược  (Ma :2-11)  –  (Et  quand  ils  entrèrent  dans  la
maison, ils virent le petit enfant avec Marie sa mère, et, se prosternant, ils
lui  rendirent  hommage.Ils ouvrirent  aussi  leurs trésors et lui  offrirent  des
présents : de l’or, de l’oliban et de la myrrhe – Les Saintes Ecritures) – ‘Ils
entrèrent  dans la maison, virent le petir enfant avec Marie, sa mère, se
prosternèrent et l’adorèrent ; ils ouvrirent ensuite leurs trésors, et lui offrirent
en présent de l’or, de l’encens et de la myrrhe – La Bible) – (Les sages
entrent dans la maison, et ils voient l’enfant avec Marie, sa mère.  Ils se
mettent à genoux et adorent l’enfant. Ensuite, ils ouvrent leurs bagages et
ils lui  offrent des cadeaux : de l’or, de l’encens et de la myrrhe –Le NT,
Société biblique francaise) – (And when they were come into the house,
they  saw  the  young  child  with  Mary  his  mother,  and  fell  down,  and
worshipped  him ;  and  when  they  had  opened  their  treasures,  they
presented unto him gifts ; gold, and frankincence, and myrrh – KT Hôi Ghi-
Ðê-On)
          
*Ðến ngày phán xét, nữ hoàng nam phương sẽ đứng dậy với dòng dõi nầy
mà lên án nó, vì người từ nơi đầu cùng trái đất dến nghe lời khôn ngoan
của Sa-lô-Môn ; mà đây nầy, có một người tôn trọng hơn vua Sa-lô-Môn
(Ma : 12-42) (câu nầy là lời của Jésus) – (La reine du sud sera relevée, lors
du  jugement,  avec  cette  génération  et  elle  la  condamnera,  car  elle  est
venue des extrémités de la terre pour entendre la sagesse de Salomon,
mais voici qu’il y a ici plus que Salomon – Les Saintes Ecritures) – ‘La reine
du  Midi  se  lèvera,  au  jour  du  jugement,  avec  cette  génération  et  la
condamnera, parce qu’elle vint des extrémités de la terre pour entendre la
sagesse de Salomon, et voici, il y a ici plus que Salomon – La Bible) – (La
reine du pays  du Sud est  venue du bout  du monde,  pour  entendre  les
paroles pleines de sagesse de Salomon.  Et  il  y  a ici  quelqu’un de plus

2



important  que  Salomon !C’est  pourquoi,  quand  Dieu  jugera  les  gens,  la
reine du pays du Sud se lèvera en face des gens d’aujourd’hui, et elle les
accusera ! – Le N. T. Société biblique francaise) – (The queen of the south
rise up in the judgment with this generation, and shall condemn it : for she
came from the uttermost part of the earth, to hear the wisdom of Salomon ;
and, behold, a greater than Salomon is here – KT Hôi Ghi-Ðê-On). 

(Qua các đoạn trên, có nhiều chỗ ghi khác nhau : 1) những người đến nơi
Chúa sinh được gọi là ‘bác sĩ, chiêm tinh gia (astrologues), nhà thông thái
(sages, wise men), pháp sư, đạo sĩ, thuật sĩ (mages). 2) Nữ hoàng nam
phương, trong bản tiếng Pháp là : La reine du sud, la reine du Midi, la reine
du pays du sud, và trong bản tiếng Anh là : the queen of the south).

Ðoạn Thánh kinh trích trên nêu ra nhiều câu hỏi :
*Ngôi Sao mọc ở Phương Ðông là Ngôi Sao nào ? Ngôi Sao đó biểu tượng
cho gì ? Tại sao ngôi sao Chúa lại mọc ở Phương Ðông ? Tại sao lúc các
nhà thông thái đến Jérusalem thì Ngôi Sao lại biến mất ?
*Các  ‘bác sĩ, chiêm tinh gia, nhà thông thái, đạo sĩ’ là những ai ? Họ từ
phương Ðông đến tìm Chúa vừa sinh ra để làm gì ? Ngôi Sao hướng dẫn
họ đến ngôi nhà Chúa sinh để phục vụ hài nhi vừa ra đời. Họ phục vụ như
thế nào ? Tại sao họ đến nhìn Chúa, dâng lễ vật rồi ra về ? 
* Tại sao lễ vật họ dâng là Vàng, Nhũ hương và Mộc dược ? Ba lễ vật đó
nói lên gì ?
* Nữ hoàng Nam Phương là ai ? Nàng dến từ đầu cùng trái đất tức từ
đâu ? Tại sao nàng đến đúng vào giờ định tội và lên án dòng dõi đó ? Dòng
dõi đó là dòng dõi nào ? Sự khôn ngoan của Salomon như thế nào ? Sự
khôn  ngoan  của  người  lớn  hơn  Salomon  như  thế  nào ?  Kẻ  lớn  hơn
Salomon là ai ? Câu nầy của Chúa Jésus muốn nói lên gì ?
Xin gắng lần lượt trả lời.

A.- Ngôi  Sao (1) tượng trưng cho Ánh sáng,  ánh sáng nguyên  sơ soi
đường dẫn lối thế gian qua trùng trùng biền dịch của vũ trụ và nhân sinh.
Ta nhớ, trong Sáng Thế Ký của Môi-Se, ngày đầu tiên, dựng nên Trời Ðất,
Thượng Ðế trước tiên hết  tạo nên ánh sáng :  ‘Fiat lux’ (que la lumière
soit !).  Chúa Jésus đã bảo :  Ta là Ánh sáng, là Ðường đi, là Lẽ Thật’.
Ánh sáng soi đường dẫn về Lẽ Thật. Từ ‘Ta’ trong câu nầy chỉ Thượng
Ðế, Jésus nhân danh Thượng Ðế để nói với ngưòi đời. Lẽ Thật là Sự Sống
đời đời.  Ðường đi là hành trình từ Alpha đến Oméga để dẫn về Lẽ Thật.
Ánh Sáng là sự sống, ‘sự sống là sự sáng của loài người’ theo Tin Lành St
Jean.  Ánh Sáng,  có lẽ do từ tiếng Phạn ‘deiwo’  có nghĩa là sáng láng,
ngược với tối tăm, được chuyển sang tiếng La-tinh là ‘deus’ (từ đó có từ
‘dieu’ tiếng Pháp). Ánh sáng đến từ Ngôi Sao tức đến từ Trời và là nguồn
cung cấp nhiệt năng cùng sự sinh sản, sự  phì nhiêu (fécondité). Theo Vật
lý học, Ánh sáng là những vi tử sơ  khai gọi là photon chuyển động cực

3



nhanh dưới dạng Sóng. Ánh sáng cần cho sự sống sinh vật. Theo lối nói
của người Pháp : ‘mở mắt ra với ánh sáng’ có nghĩa là ‘sinh ra’ ; ‘thấy ánh
sáng‘ có nghĩa là ‘sống’ (ouvrir à la lumière : naitre ; voir la lumière : vivre –
Dict.  Hachette).  Do  đó,  St  Jean  bảo  ‘Ánh  sáng  là  sự  sống  của  loài
người’.Với ba điều đó (ánh sáng, đường đi, lẽ thật), Ngôi Sao biểu trưng
cho Lẽ Ðạo.   Martin  Heidegger  cũng bảo : ‘Hãy đi  về phía ngôi  sao,
không gì khác’ (2), có nghĩa, theo Heidegger, là tìm về ‘Chân lý của Ðạo
Thể’ (la Vérité de l’Être). 
        
Ngôi Sao mọc ở phương Ðông, có nghĩa Ðạo xuất hiện ở Phương Ðông.
         
B.-Phương Ðông nào ? (3). Có thể là các vùng phía Ðông Do Thái ngày
nay : Irak, Liban, Syrie, Jordanie, Iran. Người viết nghĩ không hẳn thế. Các
vùng đó, xưa kia là vùng Mésopotamie, Assyrie, Babylone được gọi là vùng
Tây Á (Asie occidentale)  hay Tiểu Á (Asie mineure) hoặc vùng Cận Ðông
(Proche Orient). Thời đó, vùng nầy có nền văn minh rực rỡ, có một số tín
ngưỡng nhưng chưa kết tập thành một Ðạo có hệ thống sít sao cả về mặt
tín ngưỡng lẫn tri thức. Cả Ai Cập cũng thế.
          
Phương Ðông nơi đây, theo người viết, có thể trước tiên là vùng Trung
tâm châu Á, miền hoang vu sông sâu núi thẳm. Lịch sử tư tưởng nhân loại
cho biết Tư tưởng –hay Lẽ Ðạo- xuất hiện ở Phương Ðông, kết thành hệ
thống, thành nền Ðức Lý hướng dẫn cuộc sống con người. Lịch sử Văn
minh  nhân  loại  cũng  nhìn  nhận  các  nền  Văn  minh  phương  Ðông  nầy.
Chúng ta biết  rằng Bà-La-môn giáo hay Ấn-Ðộ giáo xuất  hiện ở Ấn Ðộ
(phương Ðông) trước Do Thái giáo, trước Moise, nghĩa là 2000 năm trước
Jésus tức trước Công nguyên.  (Moise trước Jésus 1300 năm). Văn minh
của  loài  người,  xét  riêng  về  mặt  địa  lý,  khởi  từ  lục  địa  (civilisation
continentale)  rồi  lan dần ra biển (civilisation  maritime)  ,  đến nay đi  vào
không gian (civilisation spatiale).

   Từ ‘Phương Ðông’ nơi đây, có thể nào ám chỉ cả Châu Á nơi nghi vấn
được nêu ra nơi chương ‘Tìm hiểu Kinh Thánh’. Tất cả các Ðạo giáo và
Tôn giáo, qua lịch sử đều phát sinh từ miền Châu Á thâm u trước khi truyền
lan đến các châu lục khác. Do Thái là quốc gia được xem là cuối của Châu
Á về phương Tây để từ Do Thái, tôn giáo lan truyền sang Châu Âu rồi do
tiến bộ và tội lỗi của Châu Âu (chủ nghĩa Thực dân thuộc địa) mà lan tràn
sang các châu khác. Vì Do Thái nằm về phía Tây Châu Á cận kề với Châu
Âu nên người phuơng Tây gọi chung Do Thái và các xứ quanh đấy là vùng
Cận Ðông (Proche Orient), có nghĩa cận kề phương Ðông.
Một điểm nữa : Do định hướng Ðông, Tây, Nam, Bắc, nơi địa cầu, ta thấy
mặt trời mọc ở phương Ðông rồi lặn ở phương Tây để hôm sau lại mọc ở
phương Ðông vì trái đất luôn quay quanh mặt trời. Mặt Trời là ánh sáng.
Theo cách định hướng trên, ta có thể nói : ‘Ánh Sáng –nơi đây là Lẽ Ðạo-
xuất hiện ở phương Ðông, trước khi lan truyền sang các châu khác. 

4



Ngưoi viêt nghĩ răng ‘Ngôi Sao hiên ra ở phương Đông’ hương dân cac nhà
thông thai đên nơi Jésus sinh, là phương Đông am chỉ vùng Trung Á tưc
Ân Độ và Trung Hoa chư không phai nhưng nơi sat canh Do Thai như
cac sử gia Ki-Tô giao và cac hoc gia Tây phương đã noi trươc nay. 
          
   Từ hồng hoang sơ cổ, con người [loài người xuất hiện vào kỷ nguyên thứ
tư (ère quaternaire) cách ta 1 triệu năm], còn ăn lông ở lổ, cư ngụ trong
rừng sâu, nép mình vào hang động vì cái ăn, cái uống (trái cây, súc vật,
nuớc suối, nước sông) hiện diện nơi đó để có thể hái nhặt, bắt săn. Khi
nhân số gia tăng, khí hậu đổi thay, sau thời đại băng hà (thời kỳ Holocène,
cách đây độ 10.000 năm thuộc kỷ nguyên thứ tư), sông lạch nhiều ra và vì
phải đối phó lại tai nạn thiên nhiên cùng tri thức mỗi ngày thêm phát triển,
con người ra khỏi hang động, bắt đầu làm lều cư trú, bắt đầu dùng khí cụ
từ đá đẻo đến đồ đá mài (hay đồ đá mới) rồi tiến sang đồ đồng, đồ sắt, bắt
đầu cấy gieo và chăn nuôi, tổ chức hình thành xã hội. Không gian sống  từ
‘không gian diện tích’  (espace surface) với hai chiều ngang dọc định dấu
bằng đường mòn muôn thú băng qua rừng và bằng chiều dài sông rạch,
tiến đến ‘không gian thể tích’ (espace volume) với ba chiều : dài, rộng, cao’
(con người rời bỏ hang động, núi non, tập trung quanh nhà thờ, đền thờ
hay vựa lúa, thiết lập nên những thị trấn nhỏ do lưu thông thuận tiện cho
kinh tế, thương mãi) và ngày nay là ‘không gian bốn chiều’ (thêm thời gian).
Do phát triển của khoa học, kinh tế, thương mãi và nhân số, sự quần cư
của con người không còn hoàn toàn cố định tại một đôi trung tâm mà lan
dần ra nhiều trung tâm (multicentres).  Sự quần cư cùng năng lượng sử
dụng của con người thuận theo từng không gian sinh tồn đó.
Trong trạng thái sơn dã đầu tiên, tư tưởng con người bắt nguồn từ huyền
nhiệm, được cụ thể hóa qua những khái niệm về thần linh. Tư tưởng đa
thần, tư tưởng ‘thần nhân đồng hình’ dần dần được thay thế bỡi Tư tưởng
Ðộc thần, chỉ thờ một Thần độc nhất, ngoài ra không có một vị thần nào
khác. Vị Thần độc nhất đó được xem là Nguyên lý tối thượng hay Chủ tể
sáng tạo nên thế gian, chủ trì mọi biến dịch nơi thế gian. Bà-La-Môn giáo,
Ấn Ðộ giáo xuất hiện ở Ấn Ðộ ; Do Thái giáo xuất hiện ở Do Thái, có thể
trên 2000 năm trước Công nguyên. Vị thần tối thượng của Bà-La-Môn giáo
dược gọi là Brahman (Phạm Thiên hay Ðấng Tối Linh, ngôi thứ nhất trong
ba ngôi của Ấn độ giáo : Brahmâ, Vishnu và Shiva) (4) ; vị thần tối cao của
Do Thái giáo được gọi là  YHVH hay Thượng Ðế. Cả hai thoạt đầu chỉ là
‘Tín ngưỡng thuần Tâm Linh’,  giải  thích sự sinh thành vạn hữu do một
nguyên  lý  tối  thượng,  phổ  quát  (loi  universelle)  hay  một  Tuyệt  đối  thể
(l’absolu,  Brahman theo Ấn Ðộ giáo hay Thượng Ðế nơi  Do Thái  giáo)
nhưng không giải thích diễn biến sinh hóa của vạn hữu một cách có luận lý
mà cho là do ý chí của Ðấng Sáng tạo. 

Nền Văn minh lục địa bắt nguồn từ khái niệm về quyền năng và sức mạnh
của Thần linh, của Thượng Ðế, có tính cách gay gắt, nghiêm nhặt, dựa trên

5



quyền lực, đòi hỏi một tuân phục tuyệt đối. Quyền năng của các Thần, của
Thượng Ðế dần dần được thể hiện qua quyền lực của Hoàng Ðế,  của
Thiên Tử, của Tăng lữ, của Anh hùng, Hiệp sĩ được xem là đại diện cho
Thần linh hay được Thần linh chọn lựa, ủy thác. Quan niệm mù mờ đó đưa
xã hội đến chiếm hữu bằng bạo lực, bạo quyền, tạo nên sự phân chia xã
hội thành tầng lớp thống trị và bị trị rõ rệt. Tư tưởng hay Lẽ Ðạo phản ứng
lại để đưa nhân sinh vào đúng hướng với Lẽ Ðạo, với nguyên lý hiếu sinh.
Thích Ca, Khổng Tử, Lão Tử ra đời.  Cuộc Cách Mạng Tư Tưởng đầu
tiên ở Ấn Ðộ và Trung Hoa.

   Ðạo Phật chống lại tư tưởng quá thiên về Huyền nhiệm, hoàn toàn tin
tưởng và lệ thuộc vào thần linh, vào thần thông của Phạm Thiên, chuyên tu
chứng riêng cho mình, cho giai cấp mình mà quên đi Sự Sống, quên đi
cuộc Sống thực của con người và xã hội. Chống lại đấng Tối Linh hay cái
‘Tuyệt đối thể’ (l’Absolu) được ‘thần linh hóa’, rồi  ‘hữu ngã hóa’, ‘nhân ảnh
hóa’ mang sắc thái con người, Ðức Thích Ca chủ trương ‘Vô Ngã’ và giải
thích mọi hiện tượng, mọi biến thiên bằng lẽ ‘Nhân duyên sanh’ và ‘Trùng
trùng  duyên  khởi’  vừa  để  giác  ngộ  mọi  người  thấy  rõ  ‘chư  hành  vô
thường, chư pháp vô ngã’ vừa đề đánh đổ quyền uy của lớp người cầm
quyền vừa để giáo dục con người biết tu chứng để trở về với ‘Chân tính’, từ
đó thấy rõ cái vô thường huyễn hóa của thế gian mà từ bỏ ‘lòng dục’, từ bỏ
‘tham, sân, si’ do cuốn hút của cõi thế phù trầm, hư ảo phát sinh do từ
những tương tác bất biến của Diệu hữu trong cõi ta bà, do hành động của
con người bị chi phối bỡi Ngũ uẩn, hầu giải thoát mình khỏi khổ đau, tạo
được cuộc sống hạnh phúc trong an nhiên tự tại.

Cái Ðạo cùng cái Ðức Lý cao tột nhất mà Ðức Phật rao giảng là cái Tính
Không, cái Thể Tính Chân Như, cái Phật Tính nguyên sơ vốn là thể tính
của vũ trụ. Nơi mỗi người, đấy là cái Tâm Bình đẵng hay cái Tâm Bất nhị
(thường gọi là Tâm) được thể hiên qua chữ Xả,  cái ‘Vô Lượng Tâm’ cao
nhất trong ‘Tứ Vô Lượng Tâm’. ‘Tính Không’ hay ‘Chân Không’ hay ‘Thể
tính Chân Như’ là cái ‘Cội Nguồn’ phát sinh vũ trụ hiện tượng. Cái
‘Tâm’ nơi mỗi người cũng như nơi mỗi sự vật là cái ‘Phật tính’ , phần thụ
bẫm từ Cội Nguồn. Cả hai –Tính thể Chân như’ và cái ‘Tâm’ nơi từng hiện
thể - là cái bản thể thường hằng, không biến đổi, sinh diệt. Ðấy là những
‘vô vi pháp’ không thuộc cõi sắc giới tức cõi ‘hữu vi’.
Dòng vận hành của Lẽ Ðạo ứng vào cuộc Tiến hóa của nhân sinh, được
diễn tả qua cụm từ ‘Không-Sắc’  (bình thường hay gọi Sắc-Không)  hoặc
‘Chân Không-Diệu Hữu’ , cái Không tự biểu thị mình ra Sắc, Chân Không
tự ‘sắc tướng hóa’ ra vô vàn Diệu hữu tức vô vàn sắc tướng tức vạn hữu
trong cõi thế gian. Người viết hiểu câu  ‘Sắc tức thị không, Không tức thị
Sắc’ hoặc ‘Sắc bất dị Không, Không bất dị Sắc’ không theo lối xưa nay mà
nghĩ rằng ‘Sắc do từ Không’ và ‘Không chỉ không trong Sắc’ nơi vòng
hiện tượng. Hiểu như thế, Lẽ Tiến Hóa theo lời Phật, được tóm tắt như

6



sau : ‘Chân Không tự biểu thị mình ra Diệu Hữu (tức vô số dạng tồn tại hay
vạn hữu)  rồi chuyển dịch theo dòng diễn biến của Diệu hữu để đưa dẫn
Diệu  hữu  về lại  với  Chân  Không’.  Ðấy  là  điều  Ðạo học  Ðông  phương
thường nói  ‘từ Một trở về với Một’.  Nhưng cái Chân Không hay cái Một
được trở về nầy không là cái Chân Không hay cái Một sơ thủy mà ở một
dạng cao hơn. Dùng từ nhà Phật thì Chân Không hay cái Một ở trạng thái
sơ thủy là trạng thái  ‘Vô Dư Niết bàn’ ;  Chân không hay cái Một ở trạng
thái sau là  ‘Hữu Dư Niết bàn’. ‘Vô dư Niết bàn’ là trạng thái ‘Không
trong Không’ ; ‘Hữu dư Niết bàn’ là trạng thái ‘Không trong Có’.  Nói
cách dễ hiểu là ‘’Từ ‘Không trong Không’ dẫn về ‘Không trong Có’ qua
quá trình của Có’’ (quá trình của Có (hữu) là dòng diễn biến của vạn hữu
trong cõi hiện tượng).  Ðấy là dòng vận hành của Lẽ Ðạo nơi cõi Sắc giới
định ra dòng Tiến hóa của vạn hữu nơi vũ trụ hiện tượng (xin xem thêm nơi
phần II). 
Cứu cánh của Ðạo Phật là Giải thoát tức ‘diệt khổ’, do từ giác ngộ để mỗi
người và mọi người thoát vòng ‘sinh tử luân hồi’, tức không còn bị chi phối
bỡi ‘Nhân duyên sanh’ , bỡi luật Nhân Quả bằng cái ‘Tâm không phân biệt’,
bằng cái ‘Trí Huệ Bát nhã’.
Giáo lý của Phật vô cùng uyên thâm, bao gồm cả hai phần Ðạo lý và Ðạo
Tâm. ‘Ðạo Lý’ có nghĩa những giáo lý hay triết thuyết nói lên ‘nguyên lý
sinh thành và biến dịch ‘ của vạn hữu (do đâu, tại sao, như thế nào, dẫn về
đâu - điều nầy Kinh Ðiển cùng các Luận giải về Phật giáo chưa đề cập),
phần nầy thuộc về cái Biết Làm (le Savoir faire). . ‘Ðạo Tâm’ có nghĩa là
cách Sống, cách xử thế, tiếp vật của con người trong cuộc sống, cuộc đời
qua từng diễn tiến lịch sử của nhân sinh trong cõi tại thế, thế nào để vừa
tạo bằng an cho mình, thoát được đau khổ đồng thời tạo lập bằng an cho
chung xã hội nhân quần. Phần nầy thuộc về cái Biết Sống (le Savoir être).

Với tất cả quan điểm trên, giáo lý Ðức Phật trở thành thách thức đối
với quan điểm   ‘Tuyệt đối thế’  , quan điểm   ‘Vĩnh cửa luận’   và   ‘Ðoạn diệt
luận’   của một số hệ phái Bà-La-môn giáo, Ấn Ðộ giáo, cùng thách
thức quyền uy, danh lợi của tầng lớp đang nắm giữ mọi đặc quyền,
đặc lợi thế gian.
Giáo lý của Phật lúc bấy giờ chưa xóa nổi cái tư tưởng thần quyền ngự trị
vùng Ấn Ðộ, nhất là sau nầy, Hồi giáo xâm nhập vào đây. (Không mấy phát
triển tại quê hương bản địa, Phật giáo xâm nhập và phát triển tại những
vùng xa xôi : Trung Hoa, Tich Lan, Miến Ðiện, Nhật bản, Việt Nam, Thái
Lan, Cam Bốt, Lào, Tây Tạng và vào thế kỷ XX, dần dần lan tràn vào phần
thế giới Tây phương). Giới cầm quyền, giới trưởng giả, thượng lưu nhất
quyết bảo vệ quyền lợi mình. Giới trí thức, sĩ phu, cả môn đệ Phật chưa
thấu hiểu cái ‘Biện chứng bát nhã’ (5) nơi lời Ngài. Giới bình dân không thể
thu nhận được nguồn sáng cao diệu mà chỉ khâm phục, thờ kính Ngài. 
          

7



Ðức Phật tịch diệt, môn đồ chia thành nhiều tông phái. Qua bao lần kết tập
Kinh điển, giáo lý của Phật xuất hiện như rừng, bao giờ cũng dựa theo lời
Phật nhưng diễn giảng theo kiến thức và thể nghiệm riêng của từng vị Bồ
Tát, Thiền sư, Học giả. Tư tưởng Phật bị phân hóa, biến thành hệ thống
Ðức lý hoặc Tri thức luận, nhưng không tập trung diễn giảng Lẽ Ðạo nhiệm
màu tức Lẽ Tiến hóa của nhân sinh và vũ trụ. Người theo Phật, phần lớn
xem tư tưởng Phật chỉ tác dụng vào từng cá thể, tu chứng để mong được
cái ‘Tâm an’ rồi trốn vào đấy, khiến tư tưởng của Phật trở nên tiêu cực, thụ
động, không góp phần tích cực giải quyết những yêu cầu thiết cốt của Sự
Sống về mọi mặt. Ðạo của đức Phật quá cao siêu, cao kỳ, chứa quá nhiều
điều u mật mà đức Phật chưa thể minh thị nói ra nên các đệ tử đang tại thế
với Ngài hay về mấy nghìn năm sau nữa chỉ hiểu lời Ngài một phần nào đó
về phần đức lý và tri thưc thôi chứ không thể nhất thống giáo lý của Ngài
một cách đầy đủ, đúng đắn  (giáo lý của Chúa Jésus cũng lâm vào tình
trạng nầy). Bằng cớ là  qui luật ‘Nhân-Duyên sanhh’ hay ‘Nhân Duyên
hòa hợp’ thường được hiểu do qui luật nầy mà Sống là vô thường,
hiện hữu là vô thường, vạn hữu đều là huyễn cấu chứ không hiểu
chính qui luật ‘Nhân Duyên hỏa hợp’ nầy đã là yếu tố định ra dòng
Tiến Hóa của nhân sinh và vạn hữu. 
          
Từ thế kỷ XX, Phật giáo lâm vào bao ‘pháp nạn’ : Tây Tạng, xứ Phật giáo,
bị Cộng sản Trung Hoa xâm lăng, đồng hóa. Tượng Phật một đôi nơi vùng
núi ở Afghanistan, bị chế độ Hồi giáo Thaliban đập phá. Phật giáo tại Miến
Ðiện bị chế độ quân phiệt Miến với hậu thuẫn của Trung Cộng đàn áp dã
man vào tháng 9 năm 2007. Phật giáo tại Việt Nam, một phần nào đó bị
Cộng sản và thế lực ngoại bang lũng đoạn, trở thành ‘công cụ’ cho Cộng
sản đánh chiếm Miền Nam rồi đưa cả nước vào vòng suy thoái, điêu linh.
Phật giáo Việt Nam và Trung Hoa dần dần bị Cộng sản chia rè, phá hoại
bằng đủ mọi âm mưu thâm độc, ‘chế’ ra những thứ ‘Phật giáo quốc doanh’,
biến Phật giáo (cùng một số tôn giáo khác) thành những thứ loại công an,
những công cụ phục vụ cho quyền lực độc tài, độc trị của họ. Các tu sĩ Phật
giáo ‘quốc doanh’ nầy càng ngày  càng nhiều, mặc sức bắt Phật tử cúng
dường dủ thứ, không chỉ lưong thưc mà còn cả tiền bạc, mặc sức ăn chơi,
hống hách, trụy lạc, lăng loàng, mặc áo tu sĩ nhưng thực sự chỉ là loại ‘sư
hổ mang’ làm băng hoại cả giáo lý chân truyền. Giáo Hội Phật giáo Việt
Nam thống nhất đang bị Cộng sản cố tâm loại trừ, tiêu diệt, một số bị cô
lập, số khác trở thành bị động, mặc cho Cộng sản đày đọa nhân dân, phá
hoại chùa chiềng,… Phật giáo ở Thái Lan thụ động trước bao chuyển biến
chính trị liên tiếp, nay đang bị một số Hồi giáo quá khích tấn công, giết hại
tại đôi nơi vào đầu thế kỷ XXI nầy. Phật giáo Tích Lan không giúp được gì
trong cuộc nội chiến dằng dai hàng nhiều năm qua. Tại Ắn Ðộ, Phật giáo
hầu như mất địa bàn trước Ấn Ðô giáo và Hồi giáo. 
          

8



 Phật giáo đang vào thời kỳ suy thoái trầm trọng. Ánh sáng của Lẽ Ðạo qua
Ðức Phật chưa xóa nổi vô minh nơi con người.  Ngôi Sao  mà Ðức Phật
đem đến cho thế gian đã bị mây mù thế gian che phủ. Ðại nạn của Phật
giao tại Tây Tạng, Miên Ðiện, Việt Nam, đên nay, càng luc càng trâm trong.
Ba ngàn tu sĩ Miến Ðiện đã ồ ạt biểu tình chống lại nhà cầm quyền quân
phiệt Miên Ðiện đã bị dập tắt bơi chê độ quân phiệt.. Hàng nghìn tu sĩ và
dân chúng Tây Tạng đã biểu tình, bạo động tại thủ đô Lassha và lan đến
nhiều thành phố khác tại Tây Tạng, rồi hàng trăm tu sĩ trẻ  già tự thiêu để
đoi quyền Tự do Tôn giao cùng nền độc lập cho xứ sở cùng cuộc tranh đâu
bât bạo động liên tuc cua Đức Đạt-Lai Lạt-Ma vân chưa một thành tựu nào
trươc bạo quyền Cộng san Trung Hoa. Ðã thê, tâng lơp tu sĩ lại sa đoa,
chạy theo cám dỗ của vật dục, lợi dụng chiếc áo cà sa làm những chuyện
nham nhở, ham gái, tham tiền, biến nhà chùa thành nơi hưởng lạc. Quần
chúng tín đồ cũng chẳng biết gì đạo pháp, cứ thấy đẩu trọc và áo cà-sa là
cúng dường đủ thứ, nuôi số sư tăng hổ mang nây. Tại Việt Nam, Cộng san
thành lập ‘Giao Hội Phật giao quôc doanh’ , mua chuộc bao tu sĩ và tin đô
làm ‘tay sai’ cho chung. Tại Trung Hoa, tiêng noi Phật giao hâu nhu tắt lịm.
Tuy nhiên, công cuộc đâu tranh cho Tự Do Tôn giao vân âm ỉ để đơi ngày
bùng lên. Tại Việt Nam, dù Cộng san co bày đu tro để ‘thuân hoa ‘ số sư sãi
theo chúng,,vẫn còn số Sư Sãi chân tu bảo trì chánh pháp, kiên trì đấu
tranh đòi quyền Tự do Tôn giáo. Chưa rõ kết quả thế nào, nhưng hầu như
tất cả đều tin tưởng Phật giáo sẽ thoát ra cơn đại nạn gây ra bỡi bạo quyền
quân phiệt và Cộng sản cùng số Tăng Thượng Mạn trong hàng ngũ Phật
giáo bị bạo quyền mua chuộc, dụ dỗ hay chạy theo bả vinh hoa, phú quí
trân tuc mà phan lại giao lý cua đức Như Lai. Chê độ Cộng san hiện nay tại
Trung Quôc, Việt Nam, Bắc Triều Tiên sẽ phai sup đổ nay mai do tiên trình
‘Dân Chủ hoa’, Nhân bản  hoa’ thì Phật giao cùng moi Tôn giao khac sẽ
thoat khoi bàn tay tàn pha, huy hoại cua bon ngươi ac quỷ nây. Hơn nữa,
giáo lý của Phật, tư tưởng của Ngài càng ngày càng được thế giới Tây
phương tìm hiểu vì lời Ngài phần nào phù hợp với nền Khoa học lượng tử
mà Tây phương đang khai triển.  

Ðạo Lão.  Bên Trung Hoa, Lão Tử như cánh hạc phiêu bồng, hót lên một
tiếng rồi mất hút vào vòm trời cao rộng. Ðạo Ðức Kinh’ được ‘ném’ lại cho
đời nhưng ngôn ngữ thời đại chưa thể phanh phui. Cốt tủy của Ðạo Ðức
Kinh là nơi ứng nghiệm Ðạo vào nhân sinh hay cách thể hiện Ðạo vào nhân
vi. Suối nguồn của Ðạo là ‘Hữu sinh ư Vô’ rồi ‘Hữu Vô tương sinh’ . Cái
Lý  của  Ðạo là  một  huyền  nhiệm,  bất  khả tư nghị :  ‘Ðạo khả Ðạo phi
thường Ðạo’. Thái độ sống của con người là thuận theo tính thể của Ðạo :
‘Vô vi nhi vô bất vi’.. Lão Tử cũng như Thích Ca, Khổng Tử, Jésus đã đi
từ hiện thực nhân sinh, đứng ở phạm trù hiện tượng để suy nghiệm và
hướng dẫn mọi người nhìn ra Lẽ Ðạo nhiệm màu. : lấy khoảng trống nơi
trục bánh xe để nói về cái ‘Không’, lấy bánh xe lăn để nói về cái  ‘Hữu’,
chứng minh cái  chân lý  ‘Hữu Vô tương sinh’,  mượn hình ảnh Mẹ, Cha,

9



Danh, Sắc để nói về  ‘Không-Sắc’  uyên nguyên của Ðạo và tính chất của
vạn hữu, dùng cái ‘Ðức’ của Chân nhân để lý giải thái độ đúng đắn của con
người trong đối đãi xã hội. Mục đích ‘Ðạo Ðức Kinh’   là đả phá mọi hành
động nhân vi vì lòng dục, nhằm kiến tạo một nhân sinh an lạc. Nhưng lời
Ngài cô đọng, bí hiểm, không thể phổ cập vào quãng đại quần chúng. Ngài
như con rồng lượn khúc, thấy đầu mà chẳng thấy đuôi. Kẻ thức giả chán
ngán cảnh thế hỗn loạn thời Xuân Thu chiến quốc, tìm nơi Ðạo Ngài một
giải thoát cho bằng an tâm hồn, dần dần biến Ðạo Ngài thành một thứ Ðạo
tu tiên, xuất thế, sống tiêu dao, nhàn tản, không còn để ý sự vụ thế gian.
  ‘Lẽ Tiến Hóa’  qua ‘Ðạo Ðức Kinh’   có thể tóm tắt như sau qua một số
dòng nơi sách đó : Nguyên thủy là Vô, Vô sinh ra Hữu (Hữu sinh ư Vô) rồi
‘Hữu và Vô cùng có’ (Hữu Vô tương sinh) có nghĩa Hữu và Vô tác động
nhau để sinh sinh, hóa hóa, để tất cả dẫn về Huyền đồng, tức không còn
phân biệt Hữu-Vô mà Hữu và Vô là một. 
         
Khổng Tử    ra đời không lâu sau đó. Không quá siêu hình, trừu tượng như
Phật, Lão, đức Khổng là con người nhập thế hoàn toàn từ sơ sinh đến
ngày nhập diệt. Vốn là người  ‘Học nhi tri chi’  , Ngài đã nghiên cứu Kinh
sách người xưa, suy nghiệm, san định lại rồi lăn lộn vào tại thế để phổ biến
Lẽ Ðạo vào nhân sinh.  Cốt  tủy của Ðạo Khổng là cái  ‘Thiên lý,  Thiên
mệnh, cái Tính’ và  ‘Nguyên, Hanh, Lợi, Trinh’  là bốn yếu tính của Lẽ
Ðạo. Áp dụng vào nhân sinh là cái ‘Ðức Nhân’, cái ‘Ðạo Quân Tử’. Hiểu
Lẽ Ðạo thông qua ‘Cách vật trí tri’ và ‘Ôn cố tri tân’. Thực hành Lẽ Ðạo
bằng thuyết ‘Chính danh’, bằng ‘Tu thân’ theo các nguyên tắc đức lý phổ
quát ‘Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín’. Phương tiện thực hành Ðạo là ‘Thi, Thư,
Lễ, Nhạc, Giáo dục’.
Ngài nói về Lẽ Ðạo  và Lẽ Tiến hóa -phần Hình nhi thượng- rất ít, chỉ một
số câu ; phần Thoán và Truyện trong Kinh Dịch nói về cái Tượng và lẽ
dịch biến của Ðạo trong vạn hữu.  Phần lớn, Ngài chú trọng vào phần
‘Hình nhi hạ’, cố gắng an định cõi Hữu vi, mong đem lại an bình cho cuộc
sống xã hội và cuộc sống an lạc nơi con người. 
Suối nguồn của Ðạo, theo Ngài, là cái ‘Thái Cực’, cái ‘Hữu’ nguyên sơ, tối
thượng hàm chứa ‘Âm, Dương’, cặp Lưỡng Nhất tương tác nhau tạo nên
vạn hữu. Cái  ‘Thể’ của Ðạo là  ‘Thiên lý, Thiên mệnh, Tính trời’  (Thiên
mệnh chi vị Tính – Trung Dung).. Cái ‘Dụng’ của Ðạo là ‘Nguyên, Hanh,
Lợi, Trinh’ vốn là nguyên lý hiếu sinh của Ðạo vì ‘Ðức lớn của Trời Ðất là
lo cho sự sống’ (Thiên địa đại đức viết sinh).. Quá trình thể hiện của Ðạo
là ‘Dịch’ và ‘Thời’. Tính cách của Ðạo là ‘Vô khả vô bất khả’. Bổn phận
của người là ‘mở rộng Ðạo ’(Nhân năng hoằng đạo) bằng ‘Tu thân, Giáo
dưỡng, Cách vật’. Thái độ phù hợp với Ðạo để tìm được hạnh phúc, bằng
an là ‘Trung dung, Tri túc, Vô nhập nhi bất tự đắc yên’. Lẽ Tiến hóa của
nhân sinh nơi đạo Khổng, có thể tóm tắt qua sách Trung Dung như sau :
 Thiên mệnh chi vị Tính  (Mệnh trời là cái Tính, Tính thể hay Ðạo thể))

10



 Suất Tính chi vị Ðạo      (Tuân phục cái Tính là con đường đưa dẫn về
Tính thể, về Ðạo thể)
Tu Ðạo chi vị Giáo         (Tu sửa mình theo Ðạo là giáo dục, giáo dưỡng
mình).
Mọi biến đổi trong vòng nhân sinh đều cùng quy về một mối tức đồng quy 
về Lẽ Ðạo : ‘Thiên hạ đồng quy nhi thù đồ’, cuối cùng dẫn về cảnh sống 
‘Ðại Ðồng’, trạng thái sống ‘Quần long vô thủ’, đàn rồng không đầu, có 
nghĩa không ai làm chủ tể ai mà tất cả đều là anh em ‘Tứ hải giai huynh 
đệ’.
Lẽ Ðạo qua lời Ðức Khổng không được mấy ai theo đúng. Con người ‘tri
hành hợp nhất’   đó không mấy thành công. Xã hội thời Xuân Thu chiến
quốc, và cả sau nầy, tuy tôn trọng Ngài  nhưng không mấy ai nghe theo
Ðạo Ngài, còn biến đạo Ngài thành nền ‘đức lý’ phục vụ chủ trương cầm
quyền, duy trì và củng cố quyền lực phong kiến. 

Ðức Phật, đức Lão, đức Khổng có nói đến cái  ‘Sa đọa của Lẽ Ðạo nơi
phương Ðông’  nầy chăng ? Thật khó lòng nhận ra vì không một lời Kinh
điển nào đề cập. Nhưng trầm tư lại lời các Ngài, chúng ta có thể nhận ra
nỗi khổ tâm của các Ngài. Ðức Phật đã bảo A-Nan-Ðà khi kết tập Kinh điển
nên đặt ở đầu mỗi quyển Kinh câu ‘Như thị ngã văn’ (như ta được nghe) và
trước giờ tịch diệt, đã bảo :  ‘Suốt bao năm ta có nói lời nào’. Ðức Khổng
cũng bảo ‘Dư dục vô ngôn’ (ta muốn không nói). Lão Tử cũng bảo : ‘Tri giả
bất ngôn’  (người biết không nói)  cùng  ‘Ðại trí nhược ngu’  (người trí lớn
giống như người ngu). Qua những lời trên, ta có thể hiểu rằng các Ngài
không muốn nói rõ điều trên vì điều đó vô cùng khó nói, vì chưa là
thời điểm để nói, vì nói  ra sẽ khiến nhân thế thêm điêu linh, sa đọa.
Cuộc Tiến hóa của nhân sinh và vạn hữu không đi theo một đường
thẳng mà phải qua cả một hành trình khúc khuỷu, truân chuyên, một
hành trình dâu bể, tang thương trước khi đạt được cảnh sống đời đời
không còn khổ nạn gây ra cho nhau. Cái thời điểm ‘đáo bỉ ngạn’, cái ‘Bờ
bên kia’, cái  ‘Thiên hạ đồng quy nhi thù đồ’,  cái cảnh giới  ‘quần long vô
thủ’, cái ‘cảnh  giới huyền đồng’  không thể lập tức đến ngay mà phải qua
từng kỷ nguyên sinh hóa trong điêu linh, hiểm họa mới đến lúc ‘lý sự viên
dung vô ngại’. Lý tuy nhìn ra được nhưng Sự (sự việc) phai tuân tự đươc
giải trừ dần dần – ‘lý tuy đốn ngộ, sự nãi tiệm trừ’- mới đạt được cảnh giới
chân như, cảnh sống đại đồng, cảnh giới Thiên đàng. Vì thế mà các Ngài
đã dùng ‘biện chứng bát nhã’ để nói với thế gian qua những lời khó hiểu :
‘hồi đầu thị ngạn, đáo bỉ ngạn’, ‘vô vi nhi vô bất vi’, ‘vô khả vô bất khả’.
Jésus, sau nầy cũng cùng một lối nói như thế, cũng cùng một khổ tâm như
các Ngài.  Những suy nghĩ trên của người viết  là những ‘cảm nhận’ qua
những lời khó hiểu của các Ngài, có thể phù hợp với nền ‘Luận lý Ðạo’ chứ
không mấy phù hợp với nền Luận lý Khoa học. Vì Khoa học chú ý đến sự
việc và tiến trình của sự việc theo luật  ‘nhân quả’  hơn là để ý đến cái
‘nguyên nhân tính của nguyên nhân’ (la causalité de la cause) hay cái ‘thể-

11



tính-của-nguyên-nhân  nơi  nguyên  nhân’  (tạm  dịch :  ‘l’être-cause  de  la
cause’) của M. Heidegger. 

Nhìn chung, tất cả Ðạo giáo từ Bà-La-môn giáo, Ấn Ðộ giáo, Do Thái giáo
(với Moise), Phật giáo, Lão giáo, Khổng giáo, Ki-Tô giáo (với Jésus), Hồi
giáo (với Mahomet), kể cả Chiêm Tinh học (với Zarathoustra), cho đến nay
vẫn chưa mấy công hiệu để giải quyết cõi hiện hữu vô thường . Tất cả các
Ngài, những Vĩ nhân, Thánh nhân của nhân loại, qua suốt dọc dài lịch sử
nhân sinh đã phải ‘tuẩn nạn’ cách nầy cách nọ cho Lẽ Ðạo kỳ bí chỉ tại vì
ánh sáng của Ngôi Sao, của Lẽ Ðạo chưa thể được đón nhận bỡi thế gian.
Giáo lý của các Ngài, thành tâm, thiện chí của các Ngài, những điều các
Ngài rao giảng, nào có khó gì mà không nhận ra, nào có khó gì mà không
thực hiện được (xem ‘Lời Thưa trước khi vào sách’), ấy thế mà con người
và loài người luôn luôn chối bỏ và làm ngược lại. Tại sao ? Lý do duy nhất,
theo người viết, chỉ tại vì diễn tiến tiến hóa của nhân sinh –chưa nói đến
vạn hữu- còn bị bắt buộc phải trải qua bao chặng đường ‘gảy đổ’ trước khi
đi đến thời điểm Chung cục là cảnh giới ‘Thiên đàng’ hay ‘Niết bàn’ hằng
cửu mà quí Ngài đã rao giảng. Ðấy là điều mà Phật (hay Kinh Phật) đã
bảo :  ‘’Lý tuy đốn ngộ, sự nãi tiệm trừ’’. Các Ngài đã tiên cảm, tiên tri cảnh
giới thường hằng an lạc cho nhân sinh, báo biểu cho cõi thế qua cách lập
ngôn ẩn mật mà nhân thế không hay chưa nhận ra. Các Ngài không ‘thất
bại’ vì giáo lý các Ngài vẫn trường tồn cùng nhân thế, luôn là lời nhắc nhở,
khuyên răn, cảnh giác loài người. Sự thành công của các Ngài sẽ được
toàn thể nhân sinh nhận ra vào thời điểm chung cục của dòng tiến hóa đó.
Khoa học, từ bao thế kỷ, nhìn chung, đáo cùng cũng đi theo vận hành
của Lẽ Ðạo và dòng tiến hóa mà các Ngài đã rao giảng tự nghìn xưa .
Bổn phận con người và nhân loại là chiêm nghiệm lời các Ngài để ứng
dụng vào cảnh thế nhân sinh hầu cùng sớm đưa đến ‘Bờ bên kia’  tức cảnh
giới ‘Thiên đàng’ hay cảnh giới ‘vô sở trụ’ của toàn thể chủng loại người.

Lẽ Ðạo sa đọa (hay bị sa đọa) ở phương Ðông –ngôi Sao mọc vào đám
mây mù nhân thế- bèn dịch chuyển, thay đổi địa bàn. Ngôi Sao của Lẽ Ðạo
dời qua Do Thái, một miền Cận Ðông, biên cảnh giữa Ðông và Tây. (sự  sa
đọa của Lẽ Ðạo, xem chú thích số 3).

Nền Văn minh Ai Cập rực rỡ cùng thời với Ấn Ðộ và Trung Hoa (hoặc trước
đó ít lâu) để lại nhiều di chỉ về Văn minh nhưng không để lại dấu vết nào về
mặt Kinh điển, giáo lý. Nền Văn minh Assyrie, Babylone cũng vậy.. Các tôn
giáo đa thần, nhất thần, cả độc thần giáo vời Zoroastre, Moise cũng chưa
trình bày minh bạch dòng Tiến hóa của nhân sinh theo dòng đi của Lẽ Ðạo.
Riêng nền Văn minh Hy Lạp đồ sộ với bao triết gia, chính trị gia, khoa học
gia lỗi lạc, nở rộ một khung trời Ðông Nam Âu Châu nhưng cũng chưa đề
cập rõ ràng về Lẽ Ðạo cùng dòng Tiến hóa của nhân sinh. Ngoại trừ một
đôi  nhà  huyền  học  có  tính  cách  đạo  gia  như  Pythagore,  Parménide,

12



Anaximandre, Héraclite ,…còn phần lớn về sau đều là Triết gia, biện gia tuy
giải thích cõi hiện hữu nặng về phần ‘Hình nhi hạ’ nhưng cũng chưa thực
sự đề cập đến Lẽ Ðạo nền tảng và cơ sở của Tiến hóa. Platon nói đến ‘Thế
giới Ý niệm’ (monde des Idées) nhưng mối quan hệ giữa thế giới ý niệm
đó với Thế giới hữu hình tức cõi tại thế cũng như làm sao trở về với Thế
giới Ý niệm đó, lại không được đề cập, ngoài việc cho rằng con người hoài
niệm Thế giới Ý niệm đó. 
Có thể nói tất cả mới có Tín ngưỡng thuần Tâm linh bằng đức tin vào
Huyền nhiệm, chưa là Lẽ Ðạo được hiểu vừa là nguyên lý sinh thành
vừa là con đường vận hành sinh hóa, biến dịch của vũ trụ và nhân
sinh, nghĩa là chưa có tư tưởng về lẽ Tiến hóa. 
          
Từ cuối thế kỷ XIX đến nay nhiều nhà Khoa học đưa ra nhiều lý thuyết Tiến
hóa nhưng lại  chú trọng phần diễn tiến cơ năng của sinh vật,  của con
người chứ không mấy để ý đến phần Tâm linh, chưa nói gì đến Lẽ Ðạo. Chỉ
riêng  Thích Ca, Lão Tử, Khổng Tử, nhất là Thích Ca và sau nầy Jésus mới
đề cập đến Lẽ Ðạo và dòng Tiến hóa của nhân sinh rõ ràng nhưng thế gian
vẫn chưa nhận ra để mãi đắm chìm trong bao khổ nạn. Sở dĩ thế vì Lẽ Ðạo
tức Chương trình của Thượng Ðế (xem Thánh Linh :  chương trình của
Thượng Ðế) còn phải trải chịu những bước sa đọa nên dòng Tiến hóa cũng
phải trải chịu từng giai doạn gập ghềnh gảy đổ cho đến thời điểm Lẽ Ðạo
chấm dứt hành trình sa đọa dể đưa dòng Tiến hóa của nhân sinh vào
chung cục, thiết lập Cảnh ‘Ðại viên cảnh’ hay cảnh giới Thiên đàng nơi thế
gian. 

Ngôi Sao từ phương Ðông chuyển qua trời Tây để báo biểu Lẽ Ðạo sẽ
xuất hiện ở phương Tây qua Ngài, đấng Jésus, để thông đạt Lẽ Ðạo với thế
gian, giải thích rõ dòng diễn biến sinh hóa của loài người và vạn hữu. 

Ôi ! Ngôi Sao tuyệt vời, Ngôi Sao huyền bí, bị ‘sa đọa’, bị chối bỏ bên Ðông
phương, đã đến sát cạnh trời Tây, nhìn Người sinh ra, mượn qua Người để
thể hiện mình vào dòng đời trôi nổi, buồn tênh của phận mình. Ngôi Sao bị
lu mờ ở Phương Ðông vì lòng ngưỡng mộ nhiệt thành phép lạ, trông chờ
những biến hóa thần thông, mượn qua quyền uy thế tục để vinh danh mình
nên xa rời thế gian đau khổ để lại tạo khổ cho thế gian. Ngôi Sao luôn bị
sương mây che mờ ánh sáng để nhân gian chối từ Lẽ Ðạo cao sâu, chạy
theo danh lợi phù vân thế tục, đẩy đưa loài người thành ‘chó sói’ lẫn nhau.
Ôi ! Ngôi Sao từ trời cao không thể nào tỏa rạng nên ‘lời Tình’ không thể
đến với thư trao :   

    
-Ngồi buồn gởi bức thư sang

   Có con rồng bạch chắn ngang giữa trời
   Vậy nên thư chẳng tới nơi
   Trong thư ai biết những lời làm sao !?

13



(Ca dao Việt Nam)
để nhân gian suốt mặt buồn đau, khổ lụy tràn đầy vì Chân Lý luôn bị phủ
mờ, che lấp :
-Tổng thị phù vân năng tế nhật     (Lý Bạch)

 Ngôi Sao cô dơn hướng dẫn những nhà thông thái đến nơi Chúa sanh.
Lúc đến thành Jérusalem, hỏi rằng : ‘‘Vua Do Thái sanh ở đâu vì chúng tôi
đã thấy Ngôi Sao Ngài bên Ðông Phưong nên đến để thờ lạy Ngài’’ 

C.-  Các nhà thông thái đó là ai     ? (6). Phải chăng đấy là những con người
mơ màng hướng đến lẽ cao sâu huyền nhiệm nào bàng bạc trên dòng đời
trôi nổi của nhân sinh ? Phải chăng đấy là những kẻ đau lòng xót dạ trước
cảnh thế hỗn mang, đi tìm một an lạc cho tâm hồn ? Phải chăng đấy là
những kẻ luôn luôn thao thức một hài hoà của vũ trụ với nhân sinh, hướng
đến một chân lý siêu nhiên, tối thượng chỉ đạo và điều hướng cái phù du
phi trật tự của địa cầu ? Phải chăng đấy là những con người nhìn xa, thấy
rộng, linh cảm phải có một trí tuệ nào siêu việt mới có thể an bài lại cảnh
thế đa đoan ?
 Vâng, họ là những kẻ đó. Họ là những nhà thông thái, những kẻ học cao
hiểu rộng nhưng vẫn không tìm ra được cái Chân lý tối thượng nào giải
thích và giải quyết mọi sự vụ thế gian. Những kẻ đó đã chán chường cái
công phu suốt hàng chục năm trời tu luyện để có thể nhảy từ bờ sông bên
nầy sang bờ sông bên kia trong lúc chỉ cần một đồng xu trao cho người lái
đò cũng đủ để qua sông (dựa theo một câu chuyện Phật giáo). Những kẻ
đó là những kẻ đã từng trầm tư về hình ảnh con người bao năm trời lận
đận ‘tri hành hợp nhất’ để cuối cùng đành ngậm ngùi ‘dư dục vô ngôn’ (ta
muốn không nói - lời đức Khổng) hoặc tự nguyện rời bỏ Niết bàn, đắm
mình vào tục đế thương đau, cố sức bình sinh trải rộng ánh sáng Ngôi Sao
để rồi cũng ngậm ngùi phải bảo : ‘Suốt bao năm ta có nói lời gì’  (lời Phật)
vì nhân gian mãi mãi cuồng mê trong vô minh, ảo vọng. Họ là những nhà
thông thái, nghĩa là uyên bác cổ kim nhưng sức mình không đủ, không thể
‘cải tạo’ cái nhân hoàn đang đi vào sa đọa mà phải có một trí tuệ nào khác,
cao hơn, bát ngát, sâu dày, nhiệm mật, một năng lực kỳ diệu nào khác của
lẽ Huyền vi.
Họ, có thể xem là những ‘thiên sứ’ như Jean Baptiste, qua xác thân phàm
tục, vừa là chứng nhân vừa là nạn nhân vừa là kẻ báo biểu sự xuất hiện
của nguồn sáng, của Lẽ Ðạo giải minh căn cơ, nghiệp chướng của dòng
đời để loài người nhận thấy con đường, nhận thấy hướng đi giải thoát trầm
luân hầu không còn gây khổ cho nhau.

 Ðạo bị sa đọa ở Phương Ðông. Ấn Ðộ, Trung Hoa, hai chiếc nôi của Lẽ
Ðạo phát sinh từ miền Trung Á thâm u, không gở nỗi nền Văn minh lục địa
khỏi tính cách gò bó, khắc nghiệt dựa trên quyền uy và bạo lực, tạo nên
chế độ thế tộc tập quyền cùng dạng ‘chiếm hữu phong kiến’ nằm gọn trong

14



tay vua quan, tăng lữ.. Mây mù nhân thế phương Ðông cản ngăn ánh sáng
Ngôi Sao ; thế nhân còn mải miết đắm mình vào Vô minh, không thấy hoặc
không chấp nhận Lẽ Ðạo nhiệm màu cứu rỗi mình. Ðạo tìm đường sang
trời Tây. Và Israel được chọn, vùng Cận Ðông, vùng giao lưu hai cõi Á -
Âu.

Chúa Jésus giáng sinh trong thời điểm đó, tiếp nối cuộc  Cách Mạng Tư
Tưởng chưa được thể hiện tại phương Ðông, để làm sáng tỏ thêm hành
trình và cứu cánh của Lẽ Ðạo. Nền Văn minh hải đảo vùng Cận Ðông và
tiếp theo cả Âu Châu tiếp nhận ánh sáng của Ngôi Sao từ miền lục địa
mênh mông châu Á. Nền Văn minh lục địa với chế độ Phong kiến thế tộc
tập quyền, với nền Kinh tế nông nghiệp thủ công, với Văn hóa chuộng về tu
dưỡng nội tâm, thay đổi địa bàn, mặc lấy một khuôn mặt mới theo hành
trình sa đọa của Ngôi Sao tượng trưng cho Tư Tưởng, cho Lẽ Ðạo chủ trì
mọi biến dịch của thế gian.

 Ngôi Sao mọc ở phương Ðông, hướng dẫn các nhà thông thái tìm ra ngôi
nhà đã đản sinh ra Chúa. Ngôi Sao đến đất Israel, một vùng cỗi cằn, nhỏ
bé đang trong tình trạng tôn giáo chẳng khác Ấn Ðộ thời Ðức Phật bao
nhiêu và đang trong gọng kềm khổ nhục của thống trị quyền La Mã.  La Mã
với chế độ dân chủ hình thức, bó tròn nơi thị trấn Trung Ương qua Hội
Ðồng Nghị viên hay trong tay từng Tam Ðầu Chế (triumvirat)  hay trong tay
một bạo chúa được Hội Ðồng Nghị viên suy tôn. La Mã, đế quốc hùng
cuờng, rộng lớn chỉ biết có bạo quyền, bạo lực, phục vụ ‘vinh quang của La
Mã’ bằng chiến tranh chinh phục và phục vụ giới quí tộc và giới con buôn
trong lúc nhân dân toàn quốc và nhân dân các vùng bị thống trị quằn quại
trong khổ đau, nô lệ. Nhân dân thuộc địa điêu đứng, lầm than còn trông
ngóng vào đâu ngoài niềm tin và cầu mong Thượng Ðế, mong chờ một cứu
tinh, một đấng Cứu Rỗi (Messie). Nhưng vô số tăng lữ đã lợi dụng Thượng
Ðế lôi cuốn nhân dân mong giữ vững thế quyền trong vòng vây của thống
trị và đẹp lòng quyền lực xâm lăng. Thói giả hình nhan nhản khắp nơi. Tôn
giáo bị lợi dụng hoặc trở thành thụ động, đi lệch đường Lẽ Ðạo và tạo khổ
cho nhân dân.  Ngôi Sao đã đến từ phương Ðông, qua Người (Jésus)
làm công việc  lột  trần thói  giả hình ghê khiếp đó để phối  kết  con
người tín ngưỡng và con người tồn sinh làm một.
 
‘Ta đến không phải để phá song để làm cho trọn’ (Ma : 5 -17). Trọn cái Luật
pháp của Moise,  của Tiên tri  –nghĩa là cuộc vận hành của Lẽ Ðạo tức
Chương trình của Ðức Chúa Trời- và trọn Luật pháp của César nghĩa là
luật pháp của thế gian (tức hành trình lịch sử  tiến hóa cõi tại thế theo
Chương trình của Ðức Chúa Trời).  ‘’Làm trọn’’  là hoàn thành, là đưa đến
tận cùng, đến điểm cuối. ‘Làm trọn’’ cũng có nghĩa phối hợp cả hai vào một
-Sử lịch (vận hành của Lẽ Ðạo) và Lịch sử (vận hành của diễn tiến Tiến
hóa) hội nhập vào nhau- để  ‘Hữu và Vô’, ‘Không và Có’, ‘Hiện tướng và

15



Chân tướng’ chỉ là Một, vì chỉ có thế, nhân sinh mới nhìn ra được, mới tạo
được cảnh Nước Ðức Chúa Trời, cảnh giới Niết Bàn hằng hữu.

‘’Ta đến không phải đem hoà bình mà là gươm dáo’’  (Ma :10-34).  ‘’Khốn
nạn cho thế gian vì sự gây nên phạm tội. Vì sự gây nên phạm tội phải có ;
song khốn nạn thay cho ai là kẻ gây nên phạm tội’’(Ma : 18-7) ( Bản Tân
Ước tiếng Việt và tiếng Anh của Hội Guedeon viết như sau : ‘Khốn thay cho
thế gian vì có cớ vấp phạm. Dẫu cớ vấp phạm cần phải có, song khốn thay
cho người gây nên cớ ấy – Woe unto the world because of offences for it
must be that offences come ; but woe to thay man by whom the offence
cometh).  Sự gây nên phạm tội hay sự vấp phạm phải có, cần thiết của thế
gian là thế đấy, đấy hầu là như nhiên (xem Chương ‘Sáng Tạo’) nhưng sự
tiếp tục gây nên phạm tội sẽ dẫn nhân loại về đâu ? Lịch sử chẳng là chuổi
dài biến cố do từ sự phạm tội, do từ mọi cớ vấp phạm, do từ điều xấu, điều
ác  đó sao ?  Mà mỗi  biến  cố do từ  vấp phạm đó là  một  đổi  thay,  đau
thương, tan vỡ ! Sự vấp phạm, sự gây nên phạm tội phải có  (do Tội Tổ
Tông) nhưng chính kẻ gây nên vấp phạm, gây nên phạm tội mới thực sự là
khốn nạn. Kẻ phạm tội có thể được tha thứ nhưng kẻ gây nên cớ vấp phạm
thì không thể tha thứ vì kẻ đó là kẻ giả hình, mượn những cớ tốt đẹp (nhân
danh Chúa, Phật, nhân đạo, nhân quyền, tự do, phát triển, giải phóng, nhân
danh lý tưởng, chủ nghĩa, ý thức hệ,…) để quyến rủ, lôi cuốn, thúc đẩy bao
kẻ khác vào đường phạm tội. Jésus luôn luôn bài bác thói giả hình nầy, rõ
ràng nhất khi nói về hai chủ nghĩa Tư bản và Cộng sản (xem : Jésus và vấn
đề Tư hữu, Chiếm hữu) . Lịch sử đau thuơng của cõi thế do từ những kẻ
giả hình gây nên cớ vấp phạm.
Cõi thế chẳng là gươm dáo : gươm dáo giữa người nầy với người nọ, giữa
dân tộc nọ với dân tộc kia, gươm dáo ngay từ tự thân mỗi người (xem giải
thích câu nầy nơi phần trước). Gươm dáo do từ vô minh, do từ lòng dục, do
từ Tội Tổ Tông, do từ ‘Của cải ngươi ở đâu thì lòng ngươi cũng ở đó’ (Ma :
6-21).  Lịch sử thế gian do từ cuộc mưu sinh, chỉ là diễn trình của ‘gươm
dáo’ cách nầy hay cách khác. Con người và nhân loại đã triền miên trong
đau khổ, sẽ còn đắm chìm trong đau khổ cách nầy hay cách khác hoặc lộ
liễu rõ ràng hoặc ẩn tàng kín đáo, cho đến ngày Thượng Ðế tái lâm, ngày
Phật Di Lặc ra đời tức lúc Lẽ Ðạo thị hiện tròn đầy, ngày mà Sử lịch và Lịch
sử hội nhập vào nhau (xem phần III).

Ngôi Sao đến với Do Thái để bị sa đọa chính ngay tại nơi nầy  (Ðạo bị
đóng đinh trên Thập Tự giá) rồi sang La Mã, đưa nền văn minh vừa lục địa
vừa hải đảo lộng hành với chủ nghĩa Thực dân thuộc địa, chủ nghĩa Tư bản
đế quốc, chủ nghĩa Cộng sản, chủ nghĩa Thực dân thị trường, cùng với
những lộng hành của Tôn giáo được dùng vào mục đích Chiếm hữu,..  để
rồi lại thêm một lần sa đọa tại  vùng Trung Ðông Hồi giáo  (xem chú
thích 11) để cuối cùng Ngôi Sao lại hiện ra rực rỡ khắp nơi vào thời điểm

16



‘Muôn vật đổi mới’ và nhân loại hồi sinh. Ðấy là giờ trọn vẹn của hai nền
Luật pháp.      

Ðạo đã sa đọa ở phương Ðông, Ðạo phải sa đọa ở phương Tây. Ðạo
phải ‘sa đọa’ ở phương Tây có nghĩa Ðạo bị ngăn chặn nơi nầy. Ngôi Sao
bị mây mù nhân thế phương Tây phủ mờ, che lấp. Ngôi Sao đã biến mất
lúc các nhà thông thái đến Jérusalem  gặp vua Hérode, vị vua Do Thái lúc
bấy giờ bên cạnh viên Toàn quyền La Mã Ponce Pilate. Chỉ lúc lên đường
đến Betléhem, Ngôi Sao mới lại hiện ra hướng dẫn các nhà thông thái đến
tận nhà Chúa đản sinh. Chúa Jésus đã được Ngôi Sao chọn để nói lên
chương trình của Thượng Ðế đồng thời nói lên ‘diễn trình sa đọa của Lẽ
Ðạo’.tại phương Tây. Nhưng Lẽ Ðạo chỉ thị hiện qua cuộc sống con người
và chủng loại. Trách nhiệm của con người  là phải  ‘tận nhân lực, tri thiên
mệnh’.  Thích Ca, Khổng Tử, Jésus là những con người đó,  những con
người nhìn ra Lẽ Ðạo và chịu tuẩn nạn cho Lẽ Ðạo, không phải để cứu rỗi,
giải thoát một ai mà dể thông báo Lẽ Ðạo cho thế gian hầu thế gian tự mình
giải thoát mình khỏi vòng Cộng nghiệp, khỏi Tội Tổ Tông.hầu thiết lập được
cảnh giới Nước Thiên Ðàng, cảnh thế Ðại Viên cảnh mà  vui hưởng Sự
Sống đời đời.  

Ðạo phải sa đọa ở phương Tây vì chỉ có phương Tây mới có thể tạo
nên thảm cảnh cho toàn nhân loại –nghĩa là đặt nhân loại trước cái Cộng
nghiệp của mình-  để đến giờ cùng cực của  mê cung, nhân gian choàng
tĩnh cơn mê mà nhìn ra Lẽ Ðạo, nhìn ra ánh sáng của Ngôi Sao, hầu xua
tan cái ‘thế dạ nhân hoàn’ để tạo lập được cuộc sống bình an cho cõi thế. 
          
Mỗi lần ‘Ngôi Sao’ ấy hiện ra –qua nhũng Thích Ca, Khổng Tử, Jésus,
Mahomet  (11)  là mỗi lần thêm một báo biểu cho nhân sinh cái phút giờ
gần kề sẽ tới của Lẽ Thật, của Chân Như, của Thiên Lý, của lẽ ‘Ðạo khả
Ðạo phi thường Ðạo’ . Trên dường đi tới đó, luôn luôn phải vấp phạm, tội
lỗi, đau thương. Nước Ðức Chúa Trời, cảnh giới Hữu Dư Niết Bàn sẵn đấy
nhưng đường đi đến đó, chao ôi, dẫy đầy bi đát, trầm luân chỉ tại vì ‘Ngôi
Sao phải luôn mọc vào những đám mây mờ nhân thế ; Lẽ Ðạo luôn
phải sa đọa nơi nầy nơi kia, cho đến ngày…’. Mỗi một ‘vấp ngã’ (chute)
của Lẽ Ðạo là muôn ngàn gảy đổ (échec) cho thế gian nhưng chính trong
triền miên gảy đổ mà hiểu ra ‘Ðời bể khổ’ và thấy rõ nơi sẽ đến, chốn sẽ về
qua từng chu kỳ biến dịch của nhân sinh trên dòng Tiến hóa, tìm về Lẽ Ðạo
nguyên sơ, cái ‘Bản lai diện mục’  của vạn hữu. Mỗi sa đọa của Lẽ Ðạo
tạo ra một dạng hiện hữu mới cho nhân sinh với một nền văn minh,
văn hóa mới có cao hơn trước nhưng cũng gây ra nhiều điêu linh,
thóng khổ mới cho loài người. Do từ vấp phạm, do từ gảy đổ, thất bại,
khổ đau, do từ tội ác mà nhân đạo thêm cao, cho đến ngày ‘’nhân đạo
không cần tội ác làm nền’’.  Nhưng ‘khốn nạn thay cho ai là kẻ gây nên
phạm tội’. Những kẻ gây nên phạm tội không chỉ riêng từng người, nhóm

17



người  mà là đảng phái, giai cấp, quốc gia, dân tộc, chủ nghĩa, ý thức hệ,
trào lưu,… 

Ngôi Sao  đã hướng dẫn các nhà thông thái không trở lại với Hérode tại
Jérusalem mà đi theo lối khác về nhà mình bên Ðông phương. Sự việc nầy
đã đưa đến tình trạng Hérode  sát hại hàng ngàn trẻ sơ sinh, hy vọng trong
đó có Jésus để không còn ai sẽ là ‘vua Do Thái’ cạnh tranh quyền lực với
Hérode, với La Mã.

D.-    Ba Lễ Vật.  (7). Và Lễ Vật của phương Ðông cho Lẽ Ðạo phương
Tây là ‘Vàng, Nhũ hương, Mộc dược’.  ‘Vàng’, thứ kim loại không dùng
làm vũ khí, thứ kim loại tạo ra của cải (kể cả vũ khí) , thứ kim loại làm bản
vị cho mọi giá trị trần thế, thứ kim loại tiêu biểu cho giàu sang, phú quí.
‘Nhũ hương’, thứ hương thơm tiêu biểu cho các giá trị tinh thần cao quí,
thiêng liêng. ‘Mộc dược’ , cây thuốc, loại cây Myrrhe xưa thường dùng để
ướp xác, nơi đây ám chỉ tài nguyên thiên nhiên nuôi sống và chữa bệnh
cho con người.
          
 Ý nghĩa ba lễ vật nầy như thế nào ?
 Phúc âm Mathieu chỉ nói một lần duy nhất rồi không nhắc đến nữa. Các
Phúc âm của Marc, Luca, St Jean không nói điều nầy. Phúc âm Mathieu chỉ
nói ba lễ vật, không nói số lượng nhiều hay ít. Có thể chỉ là ‘tặng vật’ cao
quí (7) mang ý nghĩa ‘lễ nghi’ lịch sự như ngày nay ta đến thăm ai, thường
mang một món quà nào đó như một bó hoa, một chai rượu chăng ? Jésus
suốt bao năm hành đạo, không hề nhắc đến những lễ vật nầy. Cả gia đình
Jésus dù nghèo nàn, cũng không thấy dùng ba lễ vật nầy vào cuộc sống.
Mathieu ‘bịa đặt’ để ‘thần hóa’ Jésus (xem chú thích 7) hay chỉ vì ‘ngẫu
ứng’ hoặc muốn nói đến một sự vụ gì xa xôi mà chính Mathieu chưa thể
nghĩ ra ?. Các nhà giải thích Thánh Kinh, các nhà thần học Ki-Tô-giáo cũng
không giải thích sự việc nầy. Có thể đây chỉ là hình ảnh ẩn dụ do từ một
linh cảm của Mathieu. 
Thật khó lòng hiểu đúng. Cơ sở vào Lẽ Ðạo định ra dòng Tiến hóa của
nhân sinh, người viết nghĩ rằng  ba lễ vật nầy liên hệ đến lịch sử Tiến
hóa của cõi tại thế.
          
Kiểm điểm dọc dài lịch sử thế giới từ ngày đó đến nay, ta thấy rõ phương
Tây dần dần rời bỏ hoặc lợi dụng phần Tín ngưỡng tâm linh, đi vào cơ
năng, núp (hay lợi dụng) qua  chiêu bài  Tôn giáo (Nhũ hương) đi truyền
bá Văn minh với nền triết học duy lý  -giai đoạn tư tưởng thực nghiệm,
khoa học-  với nền kinh tế công nghiệp và thương nghiệp, với chủ nghĩa
thực dân , mở màn dạng ‘chiếm hữu thuộc địa’ đã làm giàu (Vàng)  dân
tộc, quốc gia họ, đã bành trướng khả năng chinh phục thế giới và thiên
nhiên (Mộc dược) trút lên nhân loại bao thảm họa hầu khắp cùng trái đất
nhưng đồng thời cũng mở mang tri thức con người trong việc khai phá các

18



năng lượng, các nguồn tài nguyên phục vụ cuộc sống con người. Và bây
giờ, dù chế độ thực dân cùng dạng ‘chiếm hữu thuộc địa’ cáo chung, Tây
phương tiến sang dạng ‘chiếm hữu thị trường’ vẫn còn nghiễm nhiên bá
chủ thế giới với sức giàu mạnh về mọi mặt (Vàng), với khả năng chinh
phục, khai thác tài nguyên thiên nhiên khắp lục địa (Mộc dược), cả bành
trướng khả năng chinh phục không gian, nhân danh những giá trị tinh thần
mới mẻ : Tự do, Nhân quyền, Công lý, phát triển, Tiến bộ, Văn minh,…
(Nhũ hương). 
Thế giới, không đợi sau giai đoạn ‘lưỡng cực’ (Cộng sản – Tư bản) mà
trước nay chẳng đã  phân chia thành hai ‘đối cực’ : giàu mạnh, yếu nghèo.
Hai ‘đối cực’ hoành hành ngay tại nội bộ từng quốc gia, dân tộc : một bên là
giai cấp hay giới cầm quyền  càng ngày càng giàu sụ (vàng), thu góp hết
mọi của cải người dân, mọi tài nguyên trong nước (mộc dược) nhân danh
‘độc lập, tự do, hạnh phúc,  phú cường, phát triển, giải  phóng hay nhân
danh chủ nghĩa, ý thức hệ (nhũ hương) ; một bên là tuyệt đại đa số nhân
dân lầm than cơ cực, khốn cùng, không ngày mai, không ánh sáng, sống
nhẫn nhục, ngắt ngoải, lịm chết cả thể xác lẫn tinh thần. Những chế độ
phong kiến, độc tài quân phiệt, đảng phiệt, giáo phiệt, tài phiệt, cùng những
chủ trương siêu cường, bành trướng đang hoàn hành hiện nay tại nhiều
quốc gia cho thấy điều đó. 
Lời nầy trong Phúc Âm Mathieu chẳng đã nói lên cái diễn trình lịch sử cuộc
sống chủng loại  người  qua bao dạng Tư hữu,  Chiếm hữu khác nhau ?
Ðảng Cộng sản Việt Nam nhân danh giải phóng giai cấp Công, Nông (Nhũ
hương) lúc cướp được quyền, lại lên ngôi thống trị, cướp đoạt hết tài sản,
của cải dân nghèo, tài nguyên đất nước (Mộc dược) để làm giàu (Vàng)
riêng cho Ðảng và tập đoàn cầm quyền. Cộng sản Việt Nam hiện nay là
như vậy. Bao quốc gia khác, ngay cả những quốc gia vốn e sợ, cả ‘ác cảm’
nền văn minh phương Tây cũng dần dần, nếu không bị rơi vào vòng chi
phối, thì cũng rập khuôn theo mẫu mực phương Tây trên đường phát triển
xứ sở mình như Trung Hoa, Ấn Ðộ, Ðại Hàn, Ai Cập, Iran,… Riêng Trung
Hoa với chế độ Cộng Sản, từ thời Ðặng Tiểu Bình dến nay, đã phát triển xứ
sở họ một nền Kinh tế mại bản khá hãi hùng (économie d’apocalypse), tập
họp mọi ‘sa đọa’ của Tây Phương và trở thành một thứ ‘Ðế quốc Tư Bản
Nhà Nước độc quyền’  (impérialisme Capitaliste monopoliste d’État) không
chỉ  nhằm bành trướng lãnh thổ bằng cách xâm chiếm những quốc gia
quanh mình mà còn bành trướng thế lực trên toàn thế giới, mộng đồ trở
thành một ‘quốc gia thế giới’ (pays monde) như Hoa Kỳ hiện nay.  Nhưng
tự thân các nơi đó, ngay tự thân phương Tây giàu mạnh nầy, lục phủ ngũ
tạng cũng đang bị lở loét, gặm mòn vì bao nhiêu tệ nạn từ cuộc sống cá
nhân, gia đình đến cuộc sống xã hội, đến cả nền văn minh của họ. 
Vậy, theo người viết, Ba lễ vật ‘Vàng, Nhũ hương, Mộc dược’  là những
ẩn dụ nói lên sự ‘sa đọa’ của Lẽ Ðạo tại phương Tây đã đưa dòng Tiến
hóa của nhân sinh sang một dạng thức mới với nền văn minh duy
nghiệm (empirisme), duy thực (utilitarisme), duy lý (rationalisme), tôn

19



trọng cái Biết làm (le Savoir faire) thay cho nền Văn minh duy tâm, bảo
thủ mang tính thần linh hay chỉ chú tâm vào cái ‘Biết sống’ (le Savoir
être) của từng cá thể.

Ngôi Sao đã mọc trong đám mây mờ nhân thế phương Tây để Lẽ Ðạo
sa đọa ở phương Tây. Phương Tây phải sa đọa (sự lợi dụng chiêu bài
Tôn giáo trong chủ trương thực dân trong thế kỷ qua, tính giả hình trong
mọi chính sách đối nội, đối ngoại và tình trạng khủng hoảng của nền văn
minh duy lý) để mâu thuẫn  ‘Tâm linh – Cơ năng’  càng lúc càng tiến đến
đỉnh cao. Và ‘Ðịnh mệnh thuyết’ –siêu hình và lịch sử-  trở nên nỗi kinh
hoàng, thảng thốt cho nhân gian, khiến Sự Sống, Cuộc Sống ngày càng trở
nên bi đát, phi lý. Sa đọa của phương Tây đã dẫn đến hai lần thế chiến, đã
đưa đến Chủ nghĩa Cộng sản giết chết hàng100 triệu sinh linh trên địa cầu
và bây giờ tập trung nơi đệ nhất siêu cường thế giới được xem như một
‘quốc gia thế giới’ (8), một ‘đế quốc toàn cầu’ là Hoa Kỳ .với mọi bạo lực
của khoa học kỹ thuật, của vũ khí, của công nghệ, thương mãi, của tiền tài
đang  gây  điêu  đứng  khắp  cùng  thế  giới.  Những  sa  đọa  hiện  nay  của
phương Tây -phần lớn tập trung nơi Hoa Kỳ- đang kình chống mạnh mẽ
những sa đọa của nền văn minh ‘giáo quyền’ vùng Trung Ðông, với bạo lực
khủng bố và với những sa đọa của Nga, của Trung Cộng đang ra sức học
tập và thực hiện những sa đọa của phương Tây. Cuộc kình chống mãnh
liệt nầy có thể dẫn đến một Thế chiến thứ ba vô cùng tàn khốc để toàn
nhân loại nếu không bị tiêu diệt thì cũng bị đẩy lùi vào trạng thái phải ‘làm
lại từ đầu’ mọi thành tựu đã có qua tiến trình lịch sử lâu nay.  Sa đọa của
phương Tây đang tiến đến đỉnh cao, nếu không phải gây ra thế chiến, đang
đưa nhân loại vào khuynh hướng ‘toàn cầu hóa’, mở màn cho những sa
đọa mới hay để bước vào một kỷ nguyên tiến hóa mới tốt đẹp hơn cho cả
chủng loại người.
          
Ðầu thiên niên kỷ III, thế giới đi vào một ‘đụng đầu lịch sử’ tàn khốc giữa hai
nền Văn minh duy lý của Tây phương với nền Văn minh thần quyền giáo trị
tại vùng Trung Ðông Hồi giáo (trong lúc nền Văn minh trạng thái tư tưởng
siêu hình  -Phật giáo, Ki-Tô giáo-  đang trên đà suy thoái). Sau vụ khủng bố
ngày 11/09/2001 đánh ngay vào trung tâm cái ‘quốc gia thề giời’  (8), gây
bàng hoàng khủng khiếp cho cả thế giới Tây phương, Hoa Kỳ và Anh quốc
đánh thẳng vào Afghanistan, loại trừ chế độ thần quyền cực đoan Thaliban
nơi đây rồi tiếp theo tấn công Irak từ tháng 03/2003 và có thể sẽ cả với
Iran, quốc gia giáo trị được xem là hùng cường nhất hiện nay tại Trung
Ðông đang phát triển vũ khí nguyên tử hầu có thể tiến lên bá chủ, lãnh đạo
khối Hồi giáo Trung Ðông. Cuộc chiến nầy khó lòng giải quyết mà sẽ kéo
dài bao lâu nữa ?. Kết quả ra sao, chưa rõ , xin không đề cập nơi đây.
Ngoài những lý do thực tế được nêu ra : quyền lợi, quyền lực, uy thế, chiến
tranh xâm lăng, thánh chiến,..; trên mặt tư tưởng và vận hành tiến hóa của
nhân sinh, cuộc chiến nầy là một ‘thiết yếu lịch sử’ nói lên bước sa đọa cuối

20



cùng của nhân loại để sau đó cả hai nền văn minh duy lý và duy thần cùng
đổi chiều, hầu thiết lập một ‘trật tự mới’ cho thế giới với một nền ‘Văn minh
liên lục  địa’  (civilisation intercontinentale)  với  một  nền Chính trị,  Kinh tế
nhân bản hơn, không nằm trong tay của một siêu cường nào, một khối nào
lấy sức mạnh của vũ lực, của tiền tài, của kỹ thuật, của nhân số và tôn giáo
(vàng, nhũ hương, mộc dược) để nắm quyền chi phối toàn nhân loại.. Ðây
là cuộc khủng hoảng toàn diện của Văn minh, văn hóa toàn thế giời để sau
đó, ánh sáng Ngôi Sao tỏa rạng khắp địa cầu. Người viết tin tưởng cuộc
khủng hoảng nầy sẽ được dàn xếp tốt đẹp dù rất lắm gian nan, (trường hợp
cả Nga và Trung Cộng không tiếp tay, hổ trợ  và đứng vào với thế giới giáo
quyền cực đoan của các quốc gia Hồi giáo Trung Ðông) vì .’’Thế giới thêm
một  cuộc  chiến,  vũ  trụ  bớt  đi  một  hành  tinh’’  (9 ). Nhà  khoa  học  J.R.
Oppenheimer đã báo động điều nầy : ‘’Thêm một cuộc chiến là không còn
bao nhiêu kẻ sống sót để chôn cất số người chết’’ (10).           
          
Nhưng chính do những sa đọa đó của phương Tây mà giá trị tinh thần cũng
đươc nâng cao do sức lơn cua cơ năng qua cai Sông Tri Thức. Ðiều nây đã
được nói nơi phần trước về ‘cặp song sinh Thiện-Ác’, cái Ác làm nền cho
cái Thiện.  Nền đạo đức có tính cách nhân bản phổ quát với những
nguyên tắc ‘Nhân quyền, Dân quyền, Tự do, Bình đẵng, Bác ái’  cùng
nền ‘Chính trị dân chủ pháp trị, nền Kinh tế tự do, nền khoa học kỹ
thuật mỗi ngày thêm phát triển’  cũng do từ cái sa đọa của phương
Tây mà phổ biến khắp địa cầu. Những sa đọa của phương Tây đã làm
nẩy sinh phong trào ‘giải phóng dân tộc’, giải phóng nô lệ, bình đẵng nam
nữ,.bình đẵng giữa các quốc gia, dân tộc,. đã đưa các dân tộc ngày càng
gần gũi, tiếp xúc để mọi kỳ thị không còn gay gắt và nhất là tri thức phát
triển tạo tác bao tiện nghi giúp cuộc sống thực tiễn của con người và xã hội
được đầy đủ, sung túc, kể cả vấn đề nhân đạo cũng được thực hiện trên
quy mô lớn cùng lúc khám phá, khai thác thiên nhiên về đủ mọi mặt. 

Không có Tây phương sa đọa đó, dễ gì Ðông phương nhìn lại, xét lại
cái ‘Ðạo’ của mình, cái Ðức lý vốn sâu dày nhưng không thể triển khai,
mở rộng. Ðạo Phật hàng nghìn năm qua vẫn vụ vào ‘Thiền’ và ‘Giải thoát
cá thể’ trong lúc gần như thụ động trước bao vấn đề cấp thiết về nhân sinh,
xã hội. Ðạo Khổng với thuyết ‘Chính danh’, với đường lối ‘Tu, tề, trị, bình’,
với cái đạo ‘Quân tử’, kinh qua quá trình dằng dặc vẫn luôn là công cụ của
bao tập đoàn phong kiến. Và đạo Lão với thuyết ‘vô vi’, với chữ ‘Nhàn’, với
cốt cách ‘tiêu dao, đạo sĩ’ tự mình ly cách với dòng đời diễn ra trước mắt. 
          
Không có cái ‘sa đọa’ của Tây phương, dễ gì Ðông phương gở mình
thoát được nền ‘văn minh lục địa’ với nền chính trị phong kiến, với
nền kinh tế nông nghiệp, thủ công, với nền văn hóa chuộng phần nội
tâm mà bỏ qua khả năng phát minh, sáng tạo của con người. Toàn thể
thế giới ngày nay, dù quan niệm Tôn giáo, Văn hóa khác nhau, kình chống

21



nhau nữa nhưng có nơi nào không thụ hưởng mọi thành tựu văn minh
phương Tây về mọi mặt cùng đón nhận những giá trị phổ quát về tự do,
dân chủ, nhân quyền, nhân bản để xây dựng và phát triển đất nước mình ?.
Cứ xem bao nhiêu tài năng các nuớc phương Ðông (Trung Hoa, Ấn Ðộ,
Ðại  Hàn,…)  và  vùng  Trung  Ðông  (Irak,  Pakistan,  Iran,…)  chẳng  đã  tốt
nghiệp tại các trường Ðại học của phương Tây ‘sa đọa’ để về canh tân, cải
cách, xây dựng, phát triển quốc gia mình hầu không thua sút với phương
Tây ‘sa đọa’ sao ?!
 
 Ngôi Sao đã dịch chuyển từ Ðông sang Tây  (11). để báo biểu ‘Ánh sáng,
Ðường đi và Lẽ Thật’ để phải đón nhận bước sa đọa mới của mình trên
hành trình Tiến hóa của nhân sinh. Mây mù nhân thế, một lần nữa che mờ,
phủ lấp ánh sáng của Ngôi Sao, trong đó, chao ôi, lại có cả Giáo quyền
nhân danh ánh sáng của Ngôi Sao, đã gây bao điêu linh, khốn khổ cho loài
người qua những Tòa án Dị Giáo, những đoàn Thập Tự Quân rồi tiếp chân
các chủ nghĩa Thực Dân gây nên bao chiến tranh điêu tàn, tàn sát bao sinh
linh vô tội.

Ôi ! Ngôi Sao kỳ diệu đã phải gánh chịu đau thương ! Và Jésus, ôi, Jésus !
Người  đã thể hiện Lẽ Ðạo nhiệm màu bằng chính cuộc đời  mình,  hiệp
thông cùng Lẽ Ðạo để mong đưa Lịch sử hội nhập vào Sử lịch, đem Ðạo
vào đời, đưa Ðời vào Ðạo để thế gian tự cứu chuộc mình theo bàn tay điều
hướng của Ngôi Sao. Mỗi lời Người nói, mỗi dụ ngôn Người rao giảng đều
nhằm giải thích và giải quyết nhân sinh theo dòng đi lịch sử trong quyền
năng của ánh sáng Ngôi Sao. Cái chết tuyệt vời đau đớn và cũng tuyệt vời
vinh quang của Người –cũng như những lận đận truân chuyên đắm mình
vào ‘địa ngục’ nhân gian của Thích Ca, Khổng Tử-  là một tự nguyện tuẩn
nạn để chứng minh cái ‘sa đọa’ của Lẽ Ðạo trên đường cứu chuộc nhân
sinh. (Sự việc đã xảy ra do từ đệ tử của quí Ngài dần dà đem giáo quyền
phục vụ cho các thế quyền tàn bạo (giáo hội và quốc gia Vatican) hoặc trở
thành những ‘giá trị lợi dụng’ cho thế quyền (Ấn Ðộ giáo, Phật giáo, Hồi
giáo) cùng bao nhiêu giáo phái (sectes) đã ‘huyền hoặc hóa’ giáo lý quí
Ngài gây tang thương cho nhân thế).
          
Mươi bay năm vắng mặt trên địa bàn Do Thai, Ngươi đã lặn lội qua bao
vùng xa xôi, hiểm trở để rao giảng Ðạo mình cùng tiếp thu mọi biểu hiện
của Lẽ Ðạo nơi nầy nơi nọ, có thể từ Hy Lạp sang Iran, Afghanistan rồi Ấn
Ðộ, Tây Tạng, Trung Hoa  (12) để bổ túc Ðạo mình cùng lúc canh cải ít
nhiều mọi tín ngưỡng và tư tưởng Ðông Tây hầu Lẽ Ðạo được sáng soi nơi
địa bàn nhân thế. Người đã phối hợp cái ‘Sinh nhi tri chi’ (Jésus không có
một vốn liếng học vấn cao sâu, các bản Tân Ước không nói đến) nơi mình
với cái ‘Khốn nhi tri chi’ (thời gian lặn lội qua bao quốc gia) và ‘Học nhi tri
chi chi’ (tiếp thu, ảnh hưởng mọi tín ngưỡng, tư tưởng) cùng lúc để bổ túc
Ðạo mình và canh cải ít nhiều mọi tín ngưỡng, mọi luồng tư tưởng Ðông

22



Tây để Lẽ Ðạo đủ cả hai mặt ‘Tín ngưỡng Tâm linh’ và ‘Tri thức luận’ mới
nói rõ được hành trình Tiến hóa của nhân sinh và vạn hữu. Nếu quả Jésus
đã lặn lội đến các vùng xa xôi Hy Lạp, Trung Ðông và Trung Á để rao giảng
Ðạo mình, thì, theo người viết, có thể bảo rằng :  ‘’Jésus đã mặc nhiên
tổng hợp cả tư tuởng Ấn Ðộ, Trung Hoa, Hy Lạp và tín ngưỡng vùng
Cận Ðông lúc bấy giờ với truyền thống Do Thái giáo để nêu bật cái
Bản Thể uyên nguyên, cái ‘Nền tảng không nền tảng’ đã sinh thành
vạn hữu (Cha ta ở trên trời) vừa giải thích nguyên do trầm luân của tại
thế (vì Cớ vấp phạm phải có, vì sự gây nên phạm tội phải có, của cải ngươi
ở đâu lòng ngươi cũng ở đấy) trong dòng lịch sử sinh hóa của tại thế,
lại vừa nói đến cái điểm cuối cùng phải đến của nhân sinh (nước Thiên
đàng, Sự Sống đời đời) sau từng chu kỳ biến dịch, cái giờ trọn vẹn của
hai nền Luật pháp (Sử lịch và Lịch sử). Tóm lại, Jésus nói đến diễn tiến
Tiến hóa của nhân sinh trong dòng vận hành của Lẽ Ðạo tức chương
trình của Thượng Ðế, của Ðạo Thể ứng vào cho chủng loại người. Ðạo
Học Ðông Phương đã nói điều nầy qua các câu : ‘Vạn vật đồng nhất thể’,
‘từ Một trở về với Một’ nhưng không chứng minh. Ðức Phật đã nói về điều
nầy qua các câu : ‘Vạn hữu bản lai đồng’, ‘Hồi đầu thị ngạn – Ðáo bỉ ngạn’,
‘Một  là  tất  cả,  Tất  cả là Một’  (Nhất  tức Nhất  thiết,  Nhất  thiết  tức Nhất)
nhưng vì quá thiên về mặt nội tâm, lại thêm quá nhiều Kinh điển, quá nhiều
Tông phái, trường phái luận giảng khác nhau, không hề để ý đến Lẽ Tiến
Hóa nơi lời của Phật. Do đó lời Phật trở nên rắc rối, khó hiểu và trở thành
một thứ Ðức lý cá nhân và xã hội không thôi. 

E.- Nữ Hoàng phương Nam : Và Nữ Hoàng phương Nam từ đầu cùng trái
đất sẽ đứng lên xét đoán dòng dõi nầy.
Nữ hoàng Nam Phương, Nam Phương Hoàng Hậu ! Nàng là ai ? Sao nàng
có quyền xét đoán và lên án dòng họ nầy ? Dòng họ đó là ai và đã làm gì
nên tội ? Người đẹp Nam phương xét đoán như thế nào và dựa vào đâu
định tội ? 

Lịch sử Văn minh từ thời có sử cho thấy nền văn minh nhân loại từ Ðông (Á
châu) sang Tây và từ Bắc xuống Nam. Nữ hoàng phương Nam chính là
bước cuối cùng của Văn minh dừng lại để chuyển dời bình diện, để chuyển
điệu thay cung. Nàng là kẻ, là nơi, là dân tộc đã gánh chịu hết mọi sa đọa,
điêu linh do từ bao thế hệ văn minh đã trút đổ vào nàng. Nàng là hiện thân
của đau khổ cùng cực, của tang tóc, thê lương. Nàng là nơi đón nhận tất cả
mọi thứ giả hình, mọi oan khiên, tội ác, mọi nghiệt ngã chất chồng của nhân
loại trên dòng sinh hóa trong sai biệt, trong hận thù phát sinh từ lòng dục
tranh chấp, chiếm hữu lẫn nhau.
‘Từ đầu cùng trái đất’,  từ mức cuối của địa cầu vì nền Văn minh không
còn giới hạn nơi từng vùng, từng miền, cũng không còn dời đổi địa bàn nữa
mà đã tiến đến phạm vi toàn cầu để từ mặt đất bay lên không trung.  Nàng
không là Hoàng hậu Saba thưở trước đã một lần đến gặp vua Salomon.

23



Saba là người đàn bà huyền thoại trong Kinh Thánh (Cựu Ước) vốn người
xứ Yemen xưa ở vào phía Nam Arabie. Yemen hay Arabie không là ‘đầu
cùng trái đất’. Hơn nữa, Nữ hoàng Nam Phương chỉ là ẩn dụ chứ không
phải là người đàn bà có thực.
Nữ Hoàng là người đẹp, người đẹp làm vua, người đẹp chủ tể một nước,
một vùng. Không phải thế. Nơi đây, hiểu theo lối ẩn dụ, Nữ Hoàng phương
Nam không là vị Hoàng hậu quyền uy tột đỉnh, nhan sắc tuyệt trần, cầm
đầu một nước mà chính là Nữ Hoàng của Ðau khổ. Không ai đau khổ bằng
Nàng. Nàng là người đẹp bị đọa đày, nhan sắc trần gian bị dạn dày ma
nghiệt. Nàng chính là người cuối cùng gánh chịu hết mọi sa đọa của thế
gian. Nàng là nạn nhân ‘vĩ đại’ nhất nên nàng đủ kinh nghiệm, đủ khả
năng và đủ thẫm quyền để phán xét tội lỗi những kẻ, những lớp người
đã gieo bao đau thương, tang tóc cho con người, cho cuộc sống, cho
lịch sử của chủng loại người.

Dòng dõi đò’ chính là bao nhiêu thế hệ giả hình luôn luôn ‘vấp phạm vì cớ
ta’, luôn luôn núp sau bao nhiêu chiêu bài tốt đẹp, mĩ miều để gây nên oan
nghiệt  chất  chồng.  Giờ phán xét  có nàng tham dự chính là giờ chuyển
hướng của nhân sinh ; và căn cứ vào những tiêu chuẩn của Ngôi Sao đã
mang đến, xét lại cả dòng lịch sử của chủng loại người : cái gì cứu đời, cái
gì gây tội ; kiến trúc tinh thần nào đưa Sự Sống, Cuộc Sống đi lên, chủ
trương nào kéo đời đi xuống,…Tất cả sẽ được nhận diện lại tường minh.
Bỡi lúc bấy giờ,  không chỉ  có kẻ khôn ngoan như Salomon mà còn có
người lớn hơn Salomon.
‘Salomon’ là trí khôn của con người qua cái Biêt phân biệt, cái Biết do Ý
thức Mạt Na (từ nhà Phật)  chỉ vụ cái ‘Tôi’ của mình hay của riêng tập đoàn,
cộng đồng, quốc gia, dân tộc  mình..  ‘Người lớn hơn Salomon’  là biểu
tượng của Lẽ Ðạo, của Ngôi Sao, cái Ðức Sáng, cái Trí Huệ Bát Nhã, cái
Biêt của Cây Sự Sống đã theo dõi diễn biến của dòng sống nhân sinh, đã
từ Ðông sang Tây, từ Bắc xuống Nam để rồi sẽ đưa nó bay lên trời cao với
nền ‘Văn minh Không gian’ đang bắt đầu phôi dựng.

Nữ Hoàng phương Nam ! Ôi, Em, Em đang mang nơi mình Ngôi Sao đó,
Ngôi Sao đã đến với Thích Ca, Lão Tử, Khổng Tử, Jésus, Mahomet (13) và
bao bao nũa. Ngôi Sao chiếu diệu tinh anh đã phải bao lần tự đánh mất
mình đi, tự mình dìm mình vào bất trắc, tự mình phải dìm mình vào sa đọa,
phải mọc vào những đám mây mù - chốn quang chẳng mọc, mọc vào đám
mây- để nhân gian ngập chìm trong mê cung, ảo hóa, của chiếm hữu, thù
hận, hờn căm, của tham sân si, của nghèo nàn dốt nát, của tội lỗi để từ
vũng bùn đen nhân thế mà hồi phục tinh anh, thấy rõ ý nghĩa của biến dịch
trớ trêu tạo nên dòng đời vĩnh viễn.
Và Ngôi Sao đã làm tròn sứ mạng mình cho từng dòng họ, nghĩa là cho
từng thế hệ nối tiếp nhau  của chủng loại người cư lưu trên mặt đất. Không
có sự ‘vong thân nguyên khởi’ (alinéation première, sự việc Thượng Ðế từ

24



Tự Hữu chuyển mình sang  Hiện hữu, từ Không chuyển sang Sắc, từ Chân
Không tự biểu thị mình ra Diệu hữu – xem  Chuơng ‘Sáng Tạo’ và ‘Không -
Sắc’),  không có bước đầu tiên tự mình làm ‘sa đọa’ mình để rồi tiếp tục
vong thân qua từng giai kỳ lịch sử sinh tử, tử sinh thì vũ trụ nầy mờ mịt, tối
tăm và nhân sinh mông muội, mãi mãi trong trạng thái dã thú của thời hồng
hoang sơ cổ. Quả là một hy sinh vĩ đại, hy sinh để cứu chuộc mình, chịu
‘đánh mất’ mình đi để được sống lại, để hồi sinh phong phú hơn (se perdre
pour mieux se retrouver)..

Ôi ! Nữ Hoàng phương Nam, Em đẹp trong đau khổ, trong mọi bất hạnh
trần gian trút đổ vào Em. Em được Ngôi Sao chọn để gánh lấy Cây Thập
Tự giá cho chung nhân loại. Và Em mới là kẻ đủ khả năng hiểu ra lý do nào
dòng đời trôi nổi, truân chuyên, nhân sinh phải triền miên trầm luân trong
khổ lụy. Em, vâng, chính Em mới nhận ra tính thể của đau khổ, ý nghĩa của
sự Sống. Trong đọa đày bất tận, Em đẹp thêm ra, Em trưởng thành trong
nhan sắc và trong tâm linh, trí tuệ do từ Ngôi Sao đã đưa đẩy dòng đời trút
vào Em dập dồn đổ nát (14).   Ôi Em, hỡi Em :

Sao chẳng bao giờ bỏ mắt Em
 Núi đời đày đọa, biển truân chuyên
Từng trang huyền sử về đan mộng

   Chải tóc thơm dài xanh bóng đêm

Ôi nguồn sao mắt, suối thương yêu
Nhân thế đòi phen lụy khổ nhiều

  Tự cuối thiên thu nghìn vạn hướng
  Quay ngược thời gian, sử đổi chiều.

nt                                                                                       

 ‘Nữ Hoàng phương Nam’  từ đầu cùng trái  đất,  vâng, chỉ có Em thôi,
‘người Em sầu muộn của tôi ơi !’, lời Chúa như lời thơ. Nào mấy ai lưu ý
những hình ảnh ẩn dụ và chất thơ nơi lời Chúa phán.

 -‘Nữ Hoàng phương Nam’  chẳng là hình ảnh của cái  Ðẹp,  cái  Mỹ ?.
Không phải cái Ðẹp của thiên nhiên ban phát, của nhan sắc tự nhiên của
người con gái, cũng chẳng phải cái Ðẹp của trau chuốt, điểm trang mà là
cái Ðẹp của tâm hồn, của con tim dạn dày đau khổ ; cái Ðẹp, cái Mỹ được
huân tập qua trường dạ nhân sinh ; cái Ðẹp của chịu đựng để trưởng thành
trong hàm hỗn mê cung nhân thế ; cái Ðẹp do từ trường kỳ kham nhẫn tôi
luyện mình trong khổ đau, đày đọa : ‘Mỹ hữu kham, kham hữu mỹ’ (Khổng
Minh).  Chính vì phải đón nhận và chịu đựng bao khổ nạn dập dồn trút đổ
vào Em mà Em thể nghiệm và sẽ thực hiện điều từ nghìn xưa Phật đã nói  :
‘Phiền não là Bồ Ðề, Khổ đau là Giải thoát’. 

25



 -‘Nàng sẽ đứng lên với dòng dõi nầy mà định tội nó’. Ðấy không là hình
ảnh của phân biệt ‘Thiện – Ác’, hình ảnh của toàn thiện không còn do cái
Ác làm nền. ‘Ðịnh tội’   nơi đây là nhìn ra được ‘lúa gạo và cỏ lùng’, nhận
thức được căn cơ song sinh của Thiện-Ác để mọi người tĩnh ngộ thấy rằng
cái ‘Biết’ lâu nay chỉ là cái Biết gây tội, phạm tội, cái Biết trong vòng thị phi,
cò kè, đo đếm, tính toán do từ lòng dục Tư hữu, Chiếm hữu và cái ‘Biết’
bây giờ là cái ‘Biết của Cây Sự Sống’, cái Biết viên giác, tròn đầy.

-‘Có một người còn hơn Salomon’ ; đấy là hình ảnh của  Chân Lý, Lẽ
Thật. Salomon là trí khôn con người ;  ‘nguời lớn hơn Salomon’ là trí huệ
của Thượng Ðế, của Lẽ Ðạo. Không phải Thích Ca, Khổng Tử , Jésus tái
sinh mà là Ðức Chúa Trời tái lâm, là Di Lặc đản sinh (hình ảnh ẩn dụ) có
nghĩa là Lẽ Ðạo thị hiện tròn đầy, minh thị ý nghĩa biến dịch vạn hữu trong
dòng ‘Sinh-Tử, Thiện-Ác’ đồng hành, để đến giờ Chung cục, nhân sinh kiến
tạo cho nhau Thiên Ðàng tại thế để cùng nhìn ra cái  ‘Vạn vật đồng Nhất
thể’  hay cái ‘Vạn hữu bản lai đồng’, cái ‘thời điểm Oméga’ sau dọc dài đắm
mình vào cõi thế gian truân chuyên lệ máu.

 Cái ‘poétique’ trong lời Chúa nói lên giờ phút  ‘’Chân, Thiện, Mỹ đồng
nhiên như nhiên thị hiện, khi toàn thể địa cầu  (từ đầu cùng trái đất)
cùng với toàn thể nhân loại của nó (dòng họ nầy) qua dọc dài lịch sử
sinh hóa đau thương, nhận thức rõ được ánh sáng của Ngôi Sao tức
Lẽ Ðạo hằng cửu (một người lớn hơn Salomon).

 Ôi !  Jésus…’Trời  Ðất  qua đi  song lời  Người  chẳng mất’ !  Cái  chết  của
Người không chỉ là một ‘tuẩn nạn’ tột cùng cao quí, vinh quang tuy vô cùng
thảm khốc mà còn là cái Chết đẹp đẽ vô song, tuyệt vời tráng lệ. Người
sống để rao giảng Lẽ Ðạo cho thế gian ; Người chết để báo biểu một hồi
sinh cho nhân loại sau dọc dài lệ máu trong vận hành trớ trêu của dòng
Tiến hóa nhân sinh. Thích Ca, Khổng Tử và Người cùng bao bao nữa phải
‘tuẩn nạn’ cách  nầy cách nọ cũng chỉ vì lý do đó thôi

           
Mai nầy, Nữ Hoàng phương Nam sẽ trong ánh sáng của Ngôi Sao,
phán xét diễn trình lịch sử thương đau, nói rõ hết lý do ‘Cuộc đời bể
khổ’ (khổ hải vô biên - lời Phật),  ‘Thiên địa bất nhân dĩ vạn vật vi sô
cẩu’ (Ðạo Ðức Kinh – Lão Tử),‘Thiên hà ngôn tai’ (Khổng Tử), ‘Vì sự
gây  nên  phạm tội  phải  có’ (Jésus), ‘Thất  bại  chỉ  có  với  tồn  sinh’
(l’échec n’est que pour l’existence – K. Jaspers), ‘Thế giới gảy đổ, phi
lý, bi đát’ (monde cassé, absurde, tragique - triết Hiện sinh), ‘Kẻ khác
là địa ngục của tôi’ (l’Autre est mon enfer – J.P. Sartre), ‘Ðoạn trường
là sổ thế nào, Bài ra thế ấy vịnh vào thế kia’ (Nguyễn Du : Ðoạn trường
Tân Thanh), ‘Lịch  sử là  môn học về  nỗi  bất  hạnh của loài  người’
(l’histoire est la science du malheur des hommes – R. Queneau, nhà

26



văn  Pháp), …để  nhìn  ra  hướng  đi  trong  ngày  tới  trên  dòng  dịch
chuyển  của  Ngôi  Sao,  mở  ra  ‘Chân  trời  hào  quang  tính  thể’
(l’ouverture de l’horizon de l’Être – M. Heidegger), thấy rõ cái lẽ ‘Ðồng
quy nhi thù đồ’ (Khổng Tử) , để ‘Ðoạn trường sổ rút tên ra’  (Nguyễn
Du), để ‘đáo bỉ ngạn’,  dắt dìu nhau về với cái  ‘Bản lai diện mục’  của
mình trong cái  ‘Bản lai đồng’ (quan điểm Phật giáo)  của vũ trụ càn
khôn trong giờ ‘Muôn vật đổi mới’ (Jésus).

          Và Tôi (Việt Nam, nhân loại) đang đón giờ gảy đổ cuối cùng của Em
-hỡi Nữ Hoàng phương Nam, hỡi Ngôi Sao yêu dấu-  để dựng điện đài tôn
vinh Em thần tượng theo thể điệu thi ca : 

Em về bên đó
Có gió đang chờ
Có mây đang đợi
Mùa Xuân ( ?) đang gởi
Những lời yêu đương ( !)

Tôi ngã ba đường
Nhìn trời bốn hướng
Tìm gì mười phương ? 
Khép vội khung tình

   Chôn chặt vào tim
   Tiếng lòng Em gởi
   Một thưở nào quen

Sao tôi vừa rụng
Giữa vùng trời đen
Từng ngày tháng lụn
Ðêm chùng thêm đêm

   Bao nghìn năm sử
   Ðồng hành cô đơn
   
   Nhưng rồi Sao mọc

Giữa vòm trời Ðông
Tình Sao nhảy múa

   Ý đẹp lời trong
Nhạc lòng Em gảy

   Khúc đàn ngang cung
   Tôi về đón lại
   Mở khung trời hồng.
   nt

27



 Và Em trẻ ra. ‘Lịch sử có già nhưng người trẻ lại’.(‘Người’ : dân tộc Việt
Nam, nhân loại nói chung). Một chu kỳ biến dịch trôi qua, Em hân hoan chào
mừng nhan sắc tàn phai giờ đây phục hồi nguyên thể để lại lên đường trên
một hành trình không còn tê buốt, cô đơn,  vì Em ‘không còn là Em của
riêng Em tình lụy’ mà là nhân loại nói chung trên đường đổi mới.

Dưới ánh sáng của vì Sao nhảy múa         (15)       
   Em thẹn thùng như thưở mới lên duyên
   Mắt ướt màu xanh lên óng ả
  Mạch thắm sông dài mở kỷ nguyên.
   nt : trích ’Hỡi Lịch sử, Ta thương mình quá đổi’ – Saigon 1979. 

---------------------
Chú thích :
1) Ngôi Sao : theo một số tín đồ Giáo phái ‘Nhân Chứng Jéhovah’ (Les
Témoins de Jéhovah) thì Ngôi Sao là hiện thân của Satan muốn mượn tay
Hérode giết Jésus, hủy phá công trình của Thượng Ðế. Người viết không
nghĩ thế. Lúc các nhà thông thái đến Jérusalem thì Ngôi Sao biến mất, chỉ
lúc họ từ giả Hérode, lên đường đến Betlehem, Ngôi sao mới lại hiện ra
dẫn họ đến nơi Chúa sinh. Ðiều đó có nghĩa ‘khi đến nơi tội lỗi, sa đọa thì
ánh sáng tắt đi vì ánh sáng chỉ hiện ra nơi nào phát sinh nguồn cứu rỗi, giải
thoát’.  Sự việc Hérode giết hại tất cả bé trai từ hai tuổi trở xuống, với hy
vọng trong đó có Jésus vừa sinh, chỉ để chứng minh tội lỗi của con người
hoảng sợ trước sự kiện bị tranh giành, chiếm đoạt, mất mát quyền lợi thế
tục.
2)  ‘Marcher  vers  une  étoile,  rien  d’autre’ –  M.  Heidegger :  ‘Aus  Der
ErFahrung Des Denkens’ (1947), bản dịch tiếng Pháp ‘L’Expérience de la
pensée’ của André Préau, trong ‘Questions III’, 1966, in lại năm 1989, Gall.
Paris, trang 21.
3) Phương Ðông : Tin Lành Mathieu không xác định rõ ràng. Các trước tác
về Ki-Tô-giáo cho rằng Phương Ðông nơi đây là các xứ sát kề ở phía Ðông
Do Thái. Có thể ám chỉ Ba Tư (Iran) vì lúc bấy giờ, tại nơi nầy đã có Tôn
giáo của Zarathoustra hay Zoroastre, một lối ‘chiêm tinh học’ nên các nhà
thông  thái  được  gọi  là  ‘pháp  sư,  đạo  sĩ’  (mage)  hay  ‘chiêm  tinh  gia’
(astrologue). Người viết không nghĩ thế vì tôn giáo của Zoroastre (628-551
trước Jésus)  chỉ mới là Tín ngưỡng thuần tâm linh chứ chưa là Lẽ Ðạo có
hệ thống rõ ràng về mặt tri thức luận. Zoroastre , còn gọi là Zarathushtra
cho rằng ông đã linh thị đấng Ahura-Mazdâ, vị thần của minh triết (seigneur
de la sagesse), cao hơn tất cả mọi vị thần khác, và được trao cho nhiệm vụ
truyền  giảng  đức  Công  bình.  Người  viết  căn  cứ vào lời  Jésus :  ‘Ta là
đường đi,  lẽ thật và sự sống’ (Tin lành St Jean : 14-6). Lời nầy gợi cho
người viết ý nghĩ Jésus là một nhà Cách mạng về tư tưởng và giáo lý của
Người là giáo lý nhập thế chứ không hẳn chỉ  là đức tin hoàn toàn vào
huyền nhiệm. Mà tư tưởng nhập thế đó đã có từ phương Ðông nơi Ấn Ðộ

28



với Phật giáo và Tại Trung Hoa với Lão Tử, Khổng Tử.  Do đó, người viết
nghĩ phương Ðông nơi đây là miền Trung Á. Vào thời Jésus, Trung Á còn là
miền xa xôi, chưa mấy ai biết đến nên thường tiếp thu những tín ngưỡng
các vùng xung quanh thôi. Chỉ riêng Jésus mới đến những vùng xa xôi nầy
nếu tin vào sự việc Jésus gần 17 năm vắng mặt ở Do Thái (xem : The lost
years of Jésus, sđd). kết hợp cả Tín ngưỡng Tâm linh và Tri thức luận.
4) Brahman : tiếng Phạn (sanskrit) chỉ ‘Tuyệt đối thể’ (l’Absolu) đã tạo nên
cõi hiện hữu, được xem là cái ‘Ðại Ngã’ có tính cách khách quan. Nhưng,
sau nầy, trong Kinh Upanishad, một quan điểm khác cho rằng phần Ðại
Ngã đó cũng là cái ‘Âtman’ tức linh hồn nơi Tiểu ngã (mỗi hiện thể) mang
tính cách chủ quan.. Nhiều quan điểm khác lại xem là một thứ ‘Ngôi Lời
vĩnh cửu’ (le Verbe éternel) được phát âm là ‘OM’ tạo nên cõi hiện tượng.
Về sau, quan điểm ‘Tuyệt đối thể’ nầy được nhận thức qua hình ảnh một vị
thần gọi là Brahmâ (chuyển từ của Brahman, vốn trung tính (neutre) nhưng
Brahmâ lại là vị thần nam), cùng với hai thần khác là Vishnu và Shiva, họp
thành ‘Ba Ngôi’ trong Tín ngưỡng Ấn Ðộ giáo (Trimurti, la Trinité indoue ). :
Thực thể (être= Brahmâ),  lương trí  (conscience= Vishnu) và Chân phúc
(béatitude= Shiva).(xem ‘Les Religions’, dict. Marabout, sđd).
5) Biện chứng Bát nhã : thuật ngữ của Sư Thích Nhất Hạnh dùng chỉ lối
lập ngôn kỳ bí của Ðức Phật. Sư Nhất Hạnh là người thông suốt Phật giáo,
đã lập nên phái ‘Tiếp Hiện’, canh cải một số nghi thức Phật giáo trước nay
(phái nầy có cơ sở nơi ‘Vườn Hồng’, sau đổi là ‘Làng  Mai’ tại Pháp), đã
trước tác hàng trăm sách về Phật giáo cả tiếng Việt, Anh, Pháp, nhưng,
theo người viết, cũng chưa nhận ra được tinh túy của lời Phật qua ‘Biện
chứng Bát nhã’ đó. Lối truyền giảng (thuyết pháp) của Sư khá dễ hiểu, có
lập luận, lôi cuốn và hấp dẫn, nhất là đối với người phương Tây qua lối
‘Thiền’  của Sư nhưng,  nhìn chung,  theo người  viết,  cũng còn lẩn quẩn
không đạt được chỗ vi diệu, cao sâu của lời Phật, chưa nhìn ra ‘Lẽ Tiến
hóa của nhân sinh’ qua lời Phật, theo người viết nghĩ. . Thêm nữa, Sư lại
thiên về mặt Chính trị, hầu như trở thành một ‘cán bộ Cộng sản’ chống đối,
mạt sát Hoa Kỳ, chống đối thể giới Tây phương, chống đối thể chế Cộng
Hòa Miền Nam từ 1954 đến 1975 và hiện giờ chống lại thành phần người
Việt chống đối chế độ ‘đảng phiệt’ của Ðảng và chế độ Cộng sản nơi quốc
nội. Do đó, Sư vẫn còn cái ‘Tâm phân biệt’ chứ chưa đạt được cái ‘Tâm bất
nhị’, điều quan trọng nhất của người theo Phật. 
6) Các nhà Thông thái : xem chú thích số 3. Không rõ các nhà thông thái
nầy đã đến từ Ba Tư (Iran) vốn là môn đồ của Zoroastre (Zarathoustra),
theo phái Ma thuật hay ‘Chiêm Tinh học’ (astrologie), chuyên ngắm sao trên
trời để tri đoán những chuyện lạ xảy ra trên thế gian như thuật bói toán,
xem số, xem tử vi để đoán vận mệnh một người, một quốc gia như bên
Trung Hoa. Thực ra, sự việc các nhà thông thái nầy đến nhìn Jésus vừa
sinh ra, có thật hay chỉ là bịa đặt, tưởng tượng của Mathieu. Người viết
không cho là Mathieu bịa đặt mà xem đây chỉ là ẩn dụ do Mathieu ‘ngẫu

29



phát’, ‘ngẫu nghiệm’ cũng như ‘Ngôi Sao’ hiện lên ở phương Ðông, hoặc để
‘thần hóa’ Jésus hoặc để nói lên tính cách thông tuệ của Jésus.
7) Ba Lễ vật : Không rõ Ba Lễ Vật ‘Vàng, Nhũ hương, Mộc dược’ có thực
không. Một số tín đồ ‘Nhân chứng Jéhovah cho rằng đấy là những tặng
phẫm quí giá. Người viết không đồng ý như thế. Nếu là ‘tặng phẫm’ thì nào
có ích gì cho Jésus và gia đình Ngài ngay lúc đó hay về sau. Có người cho
rằng , ba lễ vật đó nói lên sự vinh danh chúa Jésus : ‘Vàng’ chỉ tính cách
vương quyền (vì thế Jésus được gọi là Vua Do Thái) ; ‘Nhũ hương’ biểu
tượng cho thần khí, linh khí (vì thế, Chúa Jésus được gọi và tự nhận là con
độc sanh của Thượng Ðế, của ‘Cha ta ở trên trời) và  ‘Mộc dược’ tượng
trưng cho sự Chết vì cây Myrrhe dùng để ép xác, bóng gió nói Chúa Jésus
sẽ phải  chết  trên cây Thập tự. Lối  giải  thích nầy nhằm ‘thần hóa’  chúa
Jésus. Người viết nghĩ là không phải mà xem là ‘ẩn dụ’, những biểu tượng
nói lên diễn trình Tiến hóa của nhân sinh đồng thời báo biểu sự sa đọa lần
2 của Lẽ Ðạo nơi trời Tây. Có thể hiểu ý nghĩa ba Lễ Vật đó theo lối thông
thường  như sau :  Cuộc  sống  phải  đầy  đủ  cả  hai  mặt :  Tinh  thần  (nhũ
hương, phần sống Tâm linh) và Vật chất (mộc dược : tài nguyên, của cải,
sức khỏe) mới thực sự hạnh phúc, sung sướng (Vàng). Hiểu như thế quá
đơn giản, hẳn không đúng với ‘ngẫu ý’ của Mathieu. Người viết xem ‘Ngôi
Sao, các nhà thông thái, ba lễ vật’ và ‘Nữ Hoàng phương Nam’ là hình ảnh
ẩn dụ và suy luận trên những hình ảnh ẩn dụ đó để nói lên vận hành sa đọa
của Lẽ Ðạo ứng vào diễn trình Tiến hóa của nhân sinh.

    8) Vụ Khủng bố đánh sập hai tháp của Trung Tâm Kỹ Nghệ Thế Giới’
(World Trade Center)  ở Nữu Ước ngày 11/09/2001 gây chết chóc cho
hàng ngàn người. ‘Quốc gia thế giới’ : ‘pays monde’, xem ‘Ce monde qui
vient’ của Alain Minc, nxb Grasset, Paris 2004, trang 12. Trong sách nầy,
Alain Minc đã nói về Trung Hoa Cộng sản với ‘Capitalisme d’apocalypse’
(tạm dịch : Tư Bản chủ nghĩa ghê rợn, hãi hùng’, ‘Capitalisme comprador’
(Tư Bản chủ nghĩa mại bản), ‘capitalisme monopoliste d’État’ (tư bản chủ
nghĩa nhà nước độc quyền) trong tham vọng trở thành một ‘quốc gia thế
giới’ như Hoa Kỳ. Theo người viết, tất cả những giá trị tinh thần được đề
cao của Hoa Kỳ hiện nay như ‘Tự Do, Dân Chủ, Bình Ðẵng, Nhân Quyền,
Hợp tác, Phát Triển, Toàn Cầu hóa Kinh tế,…’ thực ra chỉ là những chiêu
bài nhằm lợi dụng, chỉ là những thứ mang tính cách ‘giá trị hàng hóa’(valeur
marchande) nhằm phục vụ sức mạnh thống trị thế giới của Hoa Kỳ. Ðiều
mà Thế giới vừa phục vừa ‘kinh sợ’ Hoa Kỳ là : sức phát triển thần tốc về
Khoa học Kỹ thuật (với nền Khoa học Không gian, Hoa Kỳ có thể biến Mặt
Trăng thành Tiểu bang thứ 51 của họ ; giữa năm 2020 cơ quan NASA đã
thành công dưa người thám hiểm Hỏo Tinh)),  sức mạnh quân sự với kho
vũ khí lớn lao và vô cùng tối tân trải rộng khắp thế giới trong không trung,
dưới đáy biển, với Tình báo C.I.A sờ mó khắp thân thể các dân tộc, với
Internet kiểm soát hết mọi an ninh của thế giới, của cả từng người mà họ
lưu ý, với cách sống kiểu Mỹ (style américain) tiêu biểu như quần Jean,
cocacola, Mac Donald,…phim ảnh Hollywood,…Liệu có đúng với lời Thánh

30



Kinh, phần Cựu Ước :  ‘Nầy,  về sự phân biệt điều thiện và điều ác, loài
người đã thành một bực như chúng ta’  (sách Sáng Thế : 3-22), có nghĩa
‘Thiện nhưng thực chất là Ác và Ác mà ta lầm tưởng là Thiện. 
    9)  ‘Une  guerre  de  plus,  c’est  sans  doute  une  planète  de  moins’  –
Dominique Halévy : ‘Contre la  Bombe’, Les Édts de Minuit, Paris 1960. 
10) ‘Si  nous  en  arrivons  à  un  nouveau  conflit  mondial,  avertissant
Oppenheimer en Juin 1959, personne ne peut être sur qu’il reste assez de
survivants pour enterrer les morts’- xem D. Halévy :’Contre la Bombe’, sđd.
11) Ngôi Sao dịch chuyển từ Ðông sang Tây : Người viết đã dùng sự
việc nầy để giải thích việc Ðức Chúa Trời cắt thần Chérubins đứng gác
phía Ðông vườn Eden,  (Lẽ Ðạo đến từ phương Ðông),  không cho con
người đến hái ăn trái Cây Sự Sống để được Sống đời đời (xem ẩn dụ Cây
Sự Sống, phần trước). Sự việc nầy,  theo người viết,  cũng chỉ là ẩn dụ
nhằm nói lên diễn trình Tiến hóa của nhân sinh sẽ phải chịu ‘sa đọa’ tại
phương Tây. Sự việc cắt thần Chérubins đứng gác phương Ðông vườn
Eden,  theo người  viết,  ám chỉ  Thượng Ðế có ý  ngăn chặn Lẽ Ðạo từ
phương Ðông đến (nhưng đã BỊ ‘sa đọa vì thế gian chối bỏ) để phương
Tây chưa thể nhìn ra được Lẽ Ðạo vì Lẽ Ðạo còn phải ‘trầm luân’ bao lần
trước khi thể hiện hoàn toàn để nhân sinh được hưởng cảnh sống đời đời.
Vì thế, giáo lý của Jésus nói lên Lẽ Ðạo đã xuất phát từ phương Ðông
nhưng phương Tây nào có nghe ra. (Xin các nhà Thần học, giáo sĩ, tu sĩ, trí
thức và quần chúng tín đồ Thiên Chúa giáo, Tin Lành giáo đừng vội vàng
chống đối do mặc cảm kỳ thị  với Ðạo giáo phương Ðông, nhất là Phật
giáo).
12)  Jésus  sang  phương  Ðông :   Xin  xem  ‘The  Lost  Years  of  Jesus’
(Documentary  evidence  of  Jesus’17-year  journey  to  the  East)  của  Bà
Elizabeth Clare Prophet,  nxb Summit  University  Press,  USA I984,  1987,
được đề cập nơi Chương ‘Ba Ngôi Thiên Chúa’.
13) Mahomet (Muhammad) , người Ả Rập, (569 hay 570 - 632 sau Công
nguyên), người sáng lập ra Ðạo Hồi (Islâm), tự nhận là nhà Tiên tri sau
cùng (sau Moise và Jésus). Người viết chưa mấy tìm hiểu đạo Hồi nhưng
theo cảm nhận, người viết nghĩ rằng Tiên tri Muhammad cũng báo biểu sự
‘sa đọa’ thêm một lần nữa của Lẽ Ðạo tại vùng À Rập qua Hồi giáo lan rộng
khắp vùng phiá Nam Ðịa Trung Hải đến Afghanistan, Iran, Ấn Ðộ, Pakistan,
Bangla Desk, Nam Dương, Mã Lai và một số nước châu Phi, không kể đến
các Cộng Ðồng Hồi giáo tại một số nước Âu Châu, Uc Châu, Thai Lan. Sự
sa đọa của Lẽ Ðạo tại vùng nầy là : ‘cực đoan tôn giáo, chính thề giáo
trị,  chế độ đa hôn, xem nhẹ nữ quyền,  chủ trương bạo lực, thánh
chiến, bài bác mọi nền Văn hóa khác, nhất là của Tây phương.’ Ðặc
biệt hiện nay, một số nhóm Hồi giáo quá khích chủ trương khủng bố, xem
nhẹ mạng người.  Ngay cả hai phái Hồi giáo Chiites và Sunni cũng kình
chống nhau kịch liệt khiến cả vùng Trung Ðông không mấy khi ổn định. 
Nhìn chung, cơ sở nơi diễn trình Tiến hóa và lịch sử thế giới trước nay, dù
bao Thánh nhân (Thích Ca, Khổng, Lão, Jésus, Mahomet) đã rao giảng Lẽ

31



Ðạo cho thế gian nhưng mây mù nhân thế đã khiến Lẽ Ðạo trải chịu ba lần
gảy đổ : lần 1 tại phương Ðông với nền Văn hóa chuộng nhiều về nội tâm
(tư tưởng siêu hình) , ghim xã hội trong trạng thái tĩnh vị, tịnh trí với nền
kinh tế nông nghiệp, thủ công, với thể chế chính trị phong kiến, ; lần 2 tại
phương Tây với nền Văn minh duy lý (tư tưởng thực nghiệm) chuộng thực
dụng, đề cao lợi nhuận với nền Chính trị dân chủ, nền Kinh tế Tự do; lần 3
tại khối Ả Rập với nền Văn hóa chủ trương thần quyền (tư tưởng thần
linh)., thể chế giáo phiệt, kinh tế thương mãi nội địa. Cả ba lần sa đọa đó
của Lẽ Ðạo phù hợp với ba trạng thái tư tưởng theo ‘Luật Tam Trạng’ (Loi
des trois états)  của Auguste Comte về mặt tư tưởng : tư tưởng thần linh
(état théologique tại khối Ả Rập), tư tưởng siêu hình (état métaphysique tại
Ðông phương),  và tư tưởng thực nghiệm, khoa học  (état positif  tại Tây
phương).. Sự sa đọa của Lẽ Ðạo tại phần đất Hồi giáo, có thể là bước sa
đọa cuối cùng của Lẽ Ðạo, theo người viết nghĩ, để sau đó, Lẽ Ðạo phục
hồi nguyên thể, đưa dẫn thế giới vào một trạng thái hiện hữu mới, từ đó
hướng về xây dựng cảnh giới ‘Thiên đàng’ nơi cõi thế. (xem thêm nơi phần
III).  Phe Hồi giáo cực đoan hiện nay không chỉ chống nền Văn hóa, Văn
minh phương Tây mà còn chống lại mọi nền Văn hóa, Văn minh khác, kể
cả Phật giáo để mong ‘thần hóa’ cả thế giới theo chủ trương Hồi giáo quá
khích của mình. Do đó, cuộc chiến hiện nay tại Irak, có thể lan rộng đến
toàn khối Trung Ðông Hồi giáo, là một  ‘bắt buộc’ của Tiến hóa, một  ‘thiết
yếu lịch sử’ để địa cầu tiến đến một ‘trật tự mới’, một nếp sống Văn hóa,
Văn minh mới với một ‘tư duy thống hợp’ chung cho cả địa cầu, thiết lập
cảnh sống ‘kiến quần long vô thủ’ (thấy đàn rồng không đầu –Kinh dịch, lời
thoán của Khổng Tử) vì ‘Rồi đây hẳn chẳng còn có hòn đá nào chồng trên
hòn đá nào mà không bị đổ xuống’ (lời Jésus, Ma :  24-3). Và khoa học, kỹ
thuật của phương Tây, sẽ tiến đên phá dần mọi qui ước, khám phá cái
không còn có thể qui ước, cái thóat ra khỏi mọi qui ước, cái không
cần đến qui ước tức cõi ‘vô biên xứ’, ‘vô trụ xứ’ hay cõi ‘vô sở trụ’, cái
Thể thống nhất ban sơ, nguồn gốc và nền tảng của cõi sắc giới, cõi
hiện tượng qui ước để tất cả ‘từ đầu cùng trái đất đất’ cùng đối đãi
nhau trong cái  nhìn bất  nhị,  cùng sống trong trạng thái  ‘Có trong
Không’ tức cảnh ‘Vô dư Niết Bàn’ (theo Phật giáo), cảnh giới Thiên
Ðàng  nơi  cõi  thế..  Với  những thuyết  ‘Vật  lý  Lượng  tử’  (physique
quantique), ‘Sợi trời’ (théorie des Cordes),…người viết nghĩ rằng ‘Khoa học
đang đi từ những thứ ‘hữu hình hữu hoại’ tiến đến phải đối diện với những
thứ  ‘vô hình vô hoại’ trong nay mai. Khuynh hướng của Toán học, Khoa
học, theo người viết, đang trên hành trình đó với sự cố gắng hình thành
một ‘lý thuyết nhất thống toàn triệt’, (théorie complète unifiée) một ‘lý thuyết
toàn bộ’ (théorie du Tout)  theo lời nhà vũ trụ học Stephen W. Hawking :
‘’Mục tiêu tối hậu của khoa học là cung cấp một lý thuyết duy nhất mô tả
toàn bộ Vũ trụ’’  (Le but  ultime de la  science est  de fournir  une théorie
unique qui décrive l’univers dans son ensemble – W. Hawking :  ‘A Brief
History  of Time, From Big Bang to Black Poles’’, bản dịch tiếng Pháp ‘Une

32



brève histoire du temps,Du Big Bang aux trius noirs’’, sđd, trang 29), nhưng
có đạt được không, người viết chưa mấy tin tưởng. Gần đây, vào ngày
10/08/2008, tổ chức  CERN của Âu Châu tại Genève, đã thành công trong
việc gia  tăng độ gia  tốc của vi  tử  (accélération des particules) sau bao
nhiêu năm nghiên cứu, chế tạo, xây dựng cơ sở dưới lòng đất, bao quanh
một vòng tròn 27 km gồm cả phần đất Thụy Sĩ và Pháp, đã gia tốc hai
chùm protons bắn vào nhau bằng hay gần bằng tốc độ ánh sáng, tạo nên
vô số vi tử khác, khiến các nhà Khoa học nghĩ đến có thể tái tạo thời điểm
Big-Bang đã hình thành vũ trụ.  (xin xem phần đã lược qua nơi chủ đề :
‘Không - Sắc’).  .Không rõ,  Lý thuyết toàn bộ đó có kết hợp được cả hai
thuyết Sáng Tạo (créationisme) và Tiến Hóa (évolutionisme) hay không ? .
14) Người viết nghĩ rằng ‘Việt Nam, do cái ‘địa bàn chiến lược’ nơi nó, hẳn
còn phải gánh nhiều tang thương, đổ vỡ, tan rã, hư nát với hai thứ ‘Văn
hóa giả hình, Văn hóa đểu’ trong nước và ‘văn hóa chửi’ nơi người Việt ở
hải ngoại (nhất là tại Hoa Kỳ), sau đó mới chấm dứt hết mọi đoạn trường
để  được  ‘sống  lại’ trong  ‘Nghìn  năm  dằng  dặc  quan  giai  lần  lần’
(Nguyễn Du).
15) Vì sao nhảy múa :  étoile dansante, mượn ý của F. Nietzsche trong
‘Ainsi parlait Zarathoustra’ :  ‘Je vous l’ai dit : il faut porter en soi ce chaos
pour être capable d’enfanter une étoile dansante…’ (Tôi đã nói cùng anh rồi
đó : tự thân ta phải mang nặng hỗn mang kia để có thể tạo nên một vì sao
nhay mua…). Co thể liên tưởng đây là ‘Ngôi Sao’ đã xuât hiện ở Phương
Đông , hương dân ba nhà thông thai đên ngôi lều Chua Jésus đan sinh
theo Tin Lành Mathieu  (đươc noi nơi câu thơ cua ngươi viêt nơi cuôi bài
nây :  Trong lăng lẽ ngăm môt vì  sao moc, Tạ thơi gian xua xương mau
chạy quàng). Victor Hugo, trong bài trường thiên ‘Bên bờ Vô hạn’ (Au bord
de l’Infini), nơi đoạn cuối, đã nói đến thời điểm chấm dứt mọi oan khiên,
ngang trái của cõi thế gian để mở ra một kỷ nguyên mới cho loài người (xin
xem đoạn thơ và lời dịch nơi Chương ‘Sáng Tạo’). Và Nguyễn Du, qua
‘Ðoạn Trường Tân Thanh’ đã báo biểu thời điểm thế gian chấm dứt hết
mọi ‘đoạn trường’ (Ðoạn trường sổ rút tên ra, Ðoạn trường thơ phải đem
mà trả nhau), mở ra một Cảnh Sống Mới đời đời an lạc với ‘Duyên xưa
đầy đặn, phúc sau dồi dào’.  F.Nietzche thường được xem là một nhà
Triết lý vô thần (athée) với câu nói bất hủ (?) ‘Thượng Ðế chết rồi’ (Dieu
est mort) nhưng xin chiêm nghiệm cái ‘hỗn mang’ và ‘vì sao nhảy múa’ nơi
lời trên của ông để thấy ra  ‘vì sao nhảy múa’ đó sẽ châm dứt cái  ‘hỗn
mang ‘ kia và  đưa dẫn nhân sinh đến đâu và ra sao trong tương lai.
Nietzche thường nói đến ‘dernier homme’ và ‘con người ‘Surhomme’. Cái
‘dernier homme ‘, theo Nietzche là con người truyền thống lâu nay, sống
theo cái ‘động vật tính  nơi mình, ta thường gọi là‘con người động vật’
(homme animal)  và Nietzche kêu gọi  hướng đến xây dựng  ‘con người
Surhomme’, (người viết dịch sang Việt ngữ là ‘con người nhân tính’) do
biết phát huy cái  ‘Ý chí tiềm thế’ (volonté de puisance, người viết không
dịch là Ý chí quyền lực) để thoát ly mọi chi phối của tính động vật và thiết

33



lập ‘con người nhân tính’, con người hoàn toàn chỉ  có tính chất người thôi.
[xin  không  dông  dài  trình  bày  quan  điểm  của  Nietzche  về  ‘le  dernier
homme’ và ‘le surhomme - xin xem M. Heidegger trong tác phẩm ‘Was Heit
Denβken’, bản dịch Pháp ngữ ‘Qu’appelle-t-on penser ?’ của Aloys Becker
và Gérard Granel, Presses Universitaires de France, Paris 1988, phần đầu
(première partie)]. Kết hợp với lời Phật (đáo bỉ ngạn), lời đức Khổng (đàn
rồng không đầu - quần long vô thủ), lời Jésus (không còn hòn đá nào chồng
trên hòn đá nào mà không bị đổ xuống), cùng với thành quả của Khoa học
kỹ thuật hiện nay đang trên đường tiến đến khám phá những thứ ‘vô hình
vô  hoại’ [các  thuyết  cơ  học  lượng  tử,  khoa  học  vi  tử,  kỹ  thuật  nano
(nanotechnologie),…],  ta sẽ thấy  ‘Ngôi  sao nhảy múa’ kia báo biểu thời
điểm cáo chung của mọi thứ lý thuyết, chủ nghĩa, chế độ trước nay để nhân
loại, sau cơn hoạn nạn tột cùng đã được Jésus nói (xem Phúc Âm Mathieu,
đoạn 24,  câu 21 và câu 36),   sẽ  ‘trẻ ra’,  ‘sống lại’, kiến tạo nên  ‘con
người nhân tính’ với một cảnh giới hiện hữu khác với trước,  không
còn đau khổ, tội lỗi, không còn bị giới hạn bởi cái chết mà vui hưởng
cảnh sống đời đời. Mong rằng đây không là ‘ảo tưởng’ của người viết.

        

34


	Tu Ðạo chi vị Giáo (Tu sửa mình theo Ðạo là giáo dục, giáo dưỡng mình).
	Tự cuối thiên thu nghìn vạn hướng


